

# تاريخ الحكماء قبل ظهور الإسلام وبعده

" نزهة الأرواح وروهنة الأفراح "

ثانيك ؛ شمس الدين الشهرزوري (- 511 هـ) تعقيق : د. عبدالكريم أبو شويرب

والمسالية

# عناوين سلسلة تاريخ الغلاسفة والحكماء قسما وحديثا

- احسوان الحكمة وهو تاريخ للحكماء قبل ظهور الإسلام وبعده. ويليه ثلاث رسائل في الأجرام والمحرك الأول والكمال. ألفه أبه سليمان المنطقي السجستاني (ت392 ه). حققه وقدم له د. عبدالرحمن بدوي.
- 2-تتمة صوان الحكمة أو تاريخ حكماء الإسلام. وضعه ظهير الدين البيهقي (ت 522 م). حقَّه وقدّم له محمد كرد على.
- 3-تاريخ للحكماء قبل ظهور الإسلام وبعده "نزهة الأرواح وروضة الأقراح" المرابع الدرالة من المرابع المراب
  - لِ شمس الدين الشهرزوري (ت511 هـ). تحقيق د. عبدالكريم أبو شويرب.
- 4-طبقات الأطباء والحكماء. تأليف ابن جُلجُل (ت 377 هـ). حققه وقدتم لـــه
   وقابله بكتب الطبقات الأخرى فؤاد سيد.
  - 5-إخبار العلماء بأخبار الحكماء. تأليف جمال الدين القفطي (ت646 م).
- 6-طبقات الحكماء والأطباء من مسالك الابصار لابن فضل الله العمري (ت749 هـ).
- 7- دروس في تاريخ الفلسفة: فلاسفة اليونان والإسلام وأوروبا الوسيطة
   والحديثة. تأليف إيراهيم مدكور ويوسف كرم.
- 8-فلمنة الهند وأبرز حكمائها في سيرة يوغي. تأليف الحكسيم يرمهنسما به غاندا.
- 9- عظماء الفلاسفة في الشرق والغرب منذ القِدَم إلى اليوم. وضعه هنري
   توماس مؤلف عظماء قلاة الأديان.
- 10- عظماء قادة الأديان: سير موسسى الديانات ومجدّديها منذ القدم إلى 
   اليوم. تأليف هنرى ودانالى توماس.

# سلسلة تاريخ الفلاسفة والحكماء قبيماً وحديثاً 3

# تاريخ الحكماء قبل ظهور الإسلام وبعده

"نزهة الأرواح وروضة الأفراح"



2007 - جميع الحقوق محفوظة



دار بیبلیوی - باریس Dar BYBLION 30, R.de Passy, Paris 16°

byblion3@yahoo.com

# سلسلة **تاريخ الفلاسفة والحركماء** قنيماً وحديثاً

عديدة هي كتب طبقات الفلاسفة والحكماء في التراث العربي. وكثر مم مؤلفوها. إلا أن كلاً منهم اختط لنفسه نهجاً علمياً وتاريخياً خاصاً. وكانت لكل طريقته في ترتيب أصحاب التراجم وتقديم جوانب من سيرهم ومآثرهم تغتلف عما قدّمه الآخر. لذا فهذه الموسوعات الفلسفية التراثية هي اليوم، رغم تعدّدها، متكاملة ومتممة الواحدة للأخرى. وقد انفردت بحفظ أخبار وأقوال وكتابات لحكماء الفراعنة واليونان واليهود والسريان والإسلام، وأنقذتها من الضياع. وهذا ما يجعل منها مرجعاً لا غنى عنه لكل باحث، أو مهتم، بالفلسفة والحضارات والأديان وتاريخ كل منها.

هذه السلسلة تقدّم المصادر النفيسة هذه في طبعات محققة مقرونة بدراسات وشروحات.

ولكنها لا تقتصر فقط على كتب التراث. بل تعمل على تغطية تاريخ الفلسفة والفكر الديني والصوفي من زاوية سير من برزوا في هذه المجالات وتعاليمهم ومؤلفاتهم. وهي ترفع شعار الانفتاح على كل العصور والعضارات والأديان. فلا تستثني أحداً ممن كان له شأن في الفكر وتطوره.

#### ىتمهيد

تميزت عصور النهضة الإسلامية بظهور العديد من العبقريات الفريدة التي أشرت جميع مجالات الانتاج الفكري في تلك العصور. ورغم مرور قرون زمنية عديدة على ذلك الانتاج الا أننا حتى اليوم بل وغداً ايضاً سنظل نستعملها ونستفيد منها كمراجع أساسية لكثير من العلوم والابحاث الحديشة وحتى من الناحية المنهجية العلمية والطرق والنظريات التي ابتدعوها أو اكتشفوها.

ان هؤلاء العباقرة لم يتوقفوا عند حدود النقل والاقتباس أو الترجمة بل تميز انتاجهم بالتجديد وتحكيم المنطق والاضافات الابداعية في كل الميادين التي طرقوها أو المُفوا فيها.

ودفعت عجلة البحث العلمي الحكماء والعلماء في ذلك الوقت الى بذل الجهد للتأليف والترجمة في مجالات العلوم والمعارف فكان الطبيب يعالج المرضى ويخصص قسماً من يومه للقراءة والتأليف وكتابة الرسائل أو الكتب الطبية، وكان الصيدلاني يختار الاحشاب والنباتات الطبية ويحضر خلطات الادوية وخلال خلوته يصنف كتباً عن الأدوية المفردة أو المركبة أو الرسائل عن ترياق ضد السموم، وكذا كان الفلكي والرياضي والاديب وغيرهم.

موضوع تراجم سير الاعلام هو من المواضيع التي تناولها العباقرة العرب والمسلمون في مختلف العصور، حيث قدموا لنا موسوعات عديدة للمؤلفين والمؤلفات ومن مختلف التخصصات العلمية أو التاريخية أو الادبية. ولا تزال كثير من المكتبات الكبيرة في دول العالم تضم داخل رفوفها العديد من المخطوطات العربية والتي لم تر النور الى الآن والتي تنتظر من ينقب عنها ويقدمها للقراءة، وفي كل سنة، نسمع عن اكتشاف بعض نوادر المخطوطات العربية وقد حققت أو نشرت، ونجد دائماً فيها الجديد والطريف والإبداع العلمي الجيد.

ونشير الى أن كتب التراجم تمثل جانباً غنياً في الحياة العلمية الاسلامية وهي سظمة تنظيماً دقيقاً، فللأطباء تراجمهم الخاصة، وللأدباء المفكرين معاجمهم، وللشعراء والعلماء والفقهاء طبقاتهم وسيرهم، وهناك بجانب هذا التوزيع العلمي، كالتوزيع الزمني أو الأبجدي أو الجغرافي وغيره، وكمثال نذك:

كتاب الدرر الكامنة في أعيان المئة الثامنة.

الضوء اللامع في أعيان القرن التاسع.

الكواكب السائرة في تراجم علماء المائة العاشرة.

خلاصة الأثر في تراجم علماء القرن الحادي عشر للمحبي.

سلك الدرر في أعيان القرن الثاني عشر.

وكتاب وفيات الأعبان لابن خلكان.

وفي مجال تراجم سير الحكماء الأطباء لدينا أيضاً العديد من المصنفات مما حفق ونشر في السابق، وربما كان العمل الذي قام به الطبيب اسحق بن حنين هو من أوائل هذه الأعمال المتمثل في كتابه وتاريخ الأطباء والحكماء، وتلى ذلك كتاب الفهرست لابن النديم المتوفي سنة 385 هـ/995 م.

وكتاب طبقات الاطباء والحكماء لابن جلجيل المتوفي سنة 987/377 م.، وبعيد ذليك كتباب تباريخ حكمياء الاسيلام للبيهقي المتبوفي سنة 595 هـ/ 1170 م.، ثم كتاب أخبار العلماء بأخبار الحكماء للقفيطي المترفي سنة 646 هـ/ 1245 م.، ثم كتاب عيون الانباء في طبقات الاطباء لابن أبي اصيبعة المتوفي سنة 668 هـ/ 1269 م. ثم كتاب نزهة الارواح وروضة الافراح في تاريخ الحكماء للشهرزوري المتوفى في أواخر القرن السابع الهجري.

ونلاحظ أن كلاً من هؤلاء المصنفين نهج نهجاً علمياً خاصاً من حيث بداية التراجم وثرتيب اصحاب الترجمة كما قدم كل منهم جوانب ومآثر لصاحب الترجمة تحدها المرجمة تختلف عما قدمه الآخر حتى صارت هذه الموسوعات رغم تعددها متممة لبعضها ولا تغني واحدة منها عن الاخرى، مع وجود التكرار والاقتباس والنقل من واحدة لاخرى لبعض المقاطع أو الجمل أو حتى ترجمة كاملة لبعض مشاهير الحكماء المعرف بهم.

كما ان هؤلاء المصنفين قد تجاوزوا الحدود الاقليمية والنزمنية الضيفة في كمل الحالات، لذا شملت أعمالهم الحكماء بداية من أول الخليقة إلى عصرهم ومن مختلف الأمصار والاصفاع ومن يونان وهنود وفرس وسريان وغيرهم من الملل والنحل.

وتحمل كتب سير وتراجم الأعلام أهمية كبيرة للباحثين الآن حيث انها فضلاً عن تقديم السيرة الذاتية للمُلم أي مولده ونشأته ودراسته واعماله نجد ايضاً تصنيفاً لاهم مؤلفاته ورسائله وكلامه المأشور من حكم ومواعظ نشرية أو شعرية، كما نجد القصص والطرائف أو المآسي التي مرَّ بها صاحب الترجمة وكذا الاشارات له ولمؤلفاته في الكتب الأخرى.

ويحتل مخطوط تاريخ الحكماء للشهرزوري موقعاً خاصاً ومهماً بين سلسلة من سبقه من المصنفات لأنه نحا منحي جديداً من حيث طريقة تقديم الاعلام وبايجاز ودون اطناب ومدح مُبلً مع تجنب تكرار القصص المعروفة التي اعتاد نقلها غيره عمن سبقه حتى اصبحت هذه القصص شائعة ساذجة ، كما أنه يشير إلى الكتب التي استقى منها معلوماته فيقول في كثير من المواضع كتاب ابن النديم أو كتاب أبي معشر أو يشير إلى اسم المؤلف كابن سينا أو ابن الهيثم أو غيرهما.

ولهذه العزايا وغيرها مما سيلاحظه القارى، فاني رأيت تحقيق هذا المخطوط وتقديمه للقارى، العربي ليحتل مكانه في عالم النور بعد كل هذه السنوات في الظلمات واقبية الاضابير والمخطوطات الى أرفف المكتبة العربية المضيئة المشرقة. ولا بد من تقديم الشكر أولاً للأخوة المشرفين على مكتبي السلمانية وأحمد الثالث باستانبول حيث سمحوا لي بالاطلاع وتصوير

السخين للمخطوط، كما اتوجه بالشكر للاستاذ الدكتور محمد أحمد الشريف امين عام جمعية الدحوة الاسلامية العالمية لما بذله من مساع ودعم في سبيل تحقيق هذا العمل واشكر ايضاً الاستاذ الدكتور محمد الجراري مدير عام مركز دراسات جهاد اللبيين ضد الغزو الايطالي لمساعداته العديدة وتسهيل الاتصال بالمكتبات وتصوير المخطوطين، واني مدين بالشكر للإخوة المشرفين على مكتبة مركز دراسات جهاد اللبيين وتسهيل الوصول للمراجع اللازمة للكتاب، ولم يكن من اليسير لهذا العمل ان يرى النور لولا مساعدة الاستاذ الدكتور عماد غانم الذي بذل اكبر جهد في سبيل حل المشاكل التي واجهتني خسلال التحقيق والمقارنة واستقراء الكلمات المساكل التي المخطوطين. كما أتوجه بالشكر للاستاذ عبد الكريم قبلان لملاحظاته وتصويباته القيمة ومراجعة المتن والهوامش وسنع الفهارس، وبذل قصارى الجهد لإظهار هذا العمل على أحسن وجه ممكن.

وفقنا الله جميعاً لما فيه الخير.

د. عبد الكريم أبو شويرب

# وصف الخطوط الأولب

اسم المكتبة: احمد الثالث: رقم 4516

الحالة العامة للورق: جيدة لا توجد أثار تسوس

مقاس الصفحة : 14,5×19,5 سم

مقاس الكتابة: 14,5×8 سم

**عدد الأوراق (اللوحات): 267 لوحة** 

عدد الأسطر في الصفحة: 15 سطراً .

الغلاف الخارجي: مقوى جيد

الصفحة الأولى بمد الفلاف: فهارس للمخطوط

الخط: نسخ جيد متسق رفيع منتظسم الأسطر الترقيم: اعداد هندية (ربما تكون حديثة)

تاريخ النسخ: مجهول تاريخ النسخ: مجهول

عربي الناسخ: مجهول اسم الناسخ: مجهول

التملكات: عديدة على الغلاف

الهوامش: استدراك كلمات سقطت من الناسخ

أوله: الحمدية القويم الأزلى الدايم السرمدي . . .

آخره: حواء كل دجى حظى وأدمه كأنما خُلقت من حظّي الظلم

الفهرس: به فهرس بارقام الصفحات

ملاحظات: يضم هذا المخطوط ترجمة 9 أعلام زيادة عن النسخ الأخرى للمخطوط، يضم 126 ترجمة وسبب اختبار هذه النسخة للتحقيق لأنها النسخة التي ضمت أكثر عدد من الترجمات كما انها اطول في تقديم الاعلام وذكر حكمهم ومأشرهم بالمفارنة إلى النسخة المتوافرة لدي.

## وصفت للخطوط الشايى

اسم المكتبة: السليمانية/ بني جامع رقم: 908

الحالة العامة للورق: متوسط

قياس الصفحة: 21×15 سم

قياس الكتابة: 14×8 سم

عدد الأوراق (اللوحات): 241 لوحة عدد الأسطر في الصفحة: 15 سطراً

الفلاف الخارجي: جيد

الصفحة الأولى بعد الغلاف: تملكات وأحتام

الخط: نسخ جيد منسق منتظم يغفل النقط والحركات

الترقيم: اعداد عربية (ربما تكون حديثاً)

تاريخ النسخ: مجهول

اسم الناسخ: مجهول

التملكات: ختم في الصفحة الأخيرة: وقف السلطان احمد خان غازي الهوامش: خال من أي هوامش أو استدراك

أوله: الحمداله القويم الأزلى الدايم السرمدي . . .

آخره: وكتاب الله مشهود يراه الغافلون ويقرأه العاملون، شكر البرب افضل من الصبير ولا ارضاه كالرضي، تم ينعمة الله وحسن توفيقه

الفهرس: لا يوجد

ملاحظات: عدد الرجال الذين ضمهم هذا المخطوط يساوي العدد نفسه (اللا ترجمة) في النسخ الأخرى المعروفة عدا نسخة السليمانية.

# نستخ أخرى للخطوط فيمكتبات العالمر

تركيا: مكتبة رافب: رقم 960

مكتبة الحميدية: رقم 1447

مكتبة احمد الثالث رقم: 1447

مكتبة اسعد باشا رقم: 3804

مكتبة محمد الفاتح رقم: 4515

المتحف البريطاني/ لندن، رقم: 601، ورقم 688

المتحف المراقي رقم: 2246

مكتبة برلين رقم: 10055، ورقم 10056

مكتبة ليون رقم: 10488 مكتبة لي رقم: 40

المكتب الهندي/ لندن رقم: 4613

المتحف البريطاني/ كمبردج، رفم: 100 مختصر بالفارسية

# أسماء الحكماء المعرف بهسم

#### الحكماء قبل الإسلام:

| ص   |                     |      | ص   |                  |      |
|-----|---------------------|------|-----|------------------|------|
| 180 | ارسطيس              | _ 21 | 56  | آدم عليه السلام  | - 1  |
| 180 | فواطرخس             | _ 22 | 56  | شيث عليه السلام  | _ 2  |
| 180 | سفيداس              | _ 23 | 60  | هرمس الأول       | _ 3  |
| 181 | ثامسطيوس            | _ 24 | 61  | هرمس الثاني      | _4   |
| 181 | الاسكندر الافروديسي | _ 25 | 61  | هرمس الثالث      | _ 5  |
| 183 | الشيخ اليوناني      | _ 26 | 62  | غاديمون          | _ 6  |
| 184 | زرادشت              | _ 27 | 79  | طاطو بن ادریس    | _ 7  |
| 186 | ديوجانس الحكيم      | _ 28 | 80  | اسقلبيوس         | _ 8  |
| 196 | ابقراط الحكيم       | _ 29 | 83  | انباذقلس         | _ 9  |
| 202 | أوميروس الشاعر      | _ 30 | 87  | فيثاغورس         | _ 10 |
| 209 | سولون               | _ 31 | 107 | سفراط            | - 11 |
| 213 | زينون الأكبر        | _ 32 | 145 | افلاطون          | _ 12 |
| 217 | الاسكندر ذو القرنين | _ 33 | 160 | ارسطو            | _ 13 |
| 252 | بطليموس             | _ 34 | 172 | انكساغورس الملطي | _ 14 |
| 256 | مهادرجيس            | _ 35 | 174 | ثاوفرسطس         | _ 15 |
| 258 | غريفوريوس ُ         | _ 36 | 175 | أواديمـوس        | _ 16 |
| 259 | باسيليوس            | _ 37 | 176 | اسخيليوس         | _ 17 |
| 260 | اقليدس الصوري       | _ 38 | 177 | ديمقراطس         | _ 18 |
| 261 | لقيان الحكيم        | _ 39 | 178 | قابس السفراطي    | _ 19 |
| 274 | جالينوس `           |      | 178 | أبرقلس           | _ 20 |
|     |                     |      |     |                  |      |

#### الحكماء بعد ظهور الإسلام:

| ص   |                                |              | ص   |                                   |
|-----|--------------------------------|--------------|-----|-----------------------------------|
| 318 | أبو الحسن الانباري             | _ 71         | 291 | 41 - حنين بن اسحق                 |
| 318 | اسهاعيل الهروي                 | _ 72         | 292 | 42 - اسحق بن حنين                 |
| 319 | ميمون بن النجيب الواسطي        | - 73         | 293 | 43 ـ حُبيش الطبيب                 |
| 319 | أبو الفتح كوشك                 | _ 74         | 293 | 44 ـ   ثابت بن قرة الحراني        |
| 320 | سهل النيلي النيسابوري          | _ 75         | 294 | 45 - أبو عثيان الدمشقي            |
| 320 | أبو القاسم الحسن بن الفضل      | <b>- 76</b>  | 295 | 46 ـ محمد بن زكريا الرازي         |
|     | أبو القاسم عبد الرحمن بن       | _ 77         | 296 | 47 ـ علي بن زين الطبري            |
| 320 | ابي صادق                       |              | 296 | 48 ـ أبو الحير الحسن بن بهنام     |
| 322 | المختص أبو الحسن علي النسوي    | _ 78         | 298 | 49 ۔ متی بن یونس                  |
| 322 | محضد الدنبا والدين ملك يزد     | _ 79         | 299 | 50 ـ محمد بن جابر الحراني البناني |
| 323 | أحمد بن الطيب السرختي          | _ 80         | 299 | 51 - محمد بن محمد الفارابي        |
| 324 | عمر الحيام                     | _ 81         | 303 | 52 ـ أبو سليهان بن مسعر البسني    |
| 326 | أبو المعالي عبد الله الميانجي  | _ 82         | 304 | 53 ـ أبو عبد الله الناتلي         |
| 327 | أبو حاتم المظفر الاسفرازي      | <b>- 8</b> 3 | 304 | 54 ـ مجى النحوي الديلمي           |
| 327 | أبو العباس اللوكري             | _ 84         | 305 | 55 _ يعقوب بن اسحق الكندي         |
| 328 | محمد الايلاقي                  | _ 85         | 308 | 56 ـ أبو زيد البلخي               |
|     | زين الدين عمر بن سهلان         | _ 86         | 308 | 57 ـ أبو الفرج بن الطيب الجاثليق  |
| 328 | الساوي                         |              | 309 | 58 ـ أبو القاسم الكرماني          |
| 329 | أبو الصلت                      | _ 87         | 310 | 59 ـ أبو حامد الاسفرازي           |
| 329 | أسعد الميهني                   | _ 88         | 310 | 60 ـ أبو الوفا البوزجاني          |
|     | تباج البدين محميد بن حبيد      | _ 89         | 311 | 61 - أبو علي بن الهيشم            |
| 329 | الكسريم الشهرستاني             |              | 313 | 62 ـ أبو سهل الكوهي               |
| 330 | ابن التلميذ أبو الحسن البغدادي | _ 90         | 313 | 63 ۔ ابن الأعلم البغدادي          |
| 331 | ابن الشبل البغدادي             | _ 91         | 314 | 64 ـ أبو الفرج بن الحسين بن هندو  |
|     | الحسن بن اسحق بن محارب         | _ 92         | 315 | 65 - أبو سهل المسيحي              |
| 334 | ا <b>لقمي</b>                  |              | 316 | 66 ـ أبو زكريا يحبى بن عدي        |
| 334 | أبو الفضل بن العميد القمي      | _ 93         | 316 | 67 _ جمن بن المرزباني             |
| 336 | أبو جعفر بن بابويه             | _ 94         | 317 | 68 ـ أبو منصور بن زيلة            |
| 340 | أبو بكر الحسن القومسي          | _ 95         | 317 | 69 - أبو عبيد عبد الواحد الجوزجان |
| 340 | أبو علي أحمد بن مسكويه         | _ 96         | 317 | 70ء أبو عبد الله المعصومي         |

| ص   |                           |       | ص   |                               |       |
|-----|---------------------------|-------|-----|-------------------------------|-------|
| 361 | غلام زحل                  | _ 115 | 341 | أبو النفيس                    | _ 97  |
| 360 | أبو تمام النيسابوري       | _ 116 | 342 | ابراهيم بن عدي صنو يحي        | _ 98  |
| 361 | النوشجاي                  | _ 117 | 343 | أبو الحسن على بن أحد الجُوشني | - 99  |
| 362 | أبو القاسم الانطاكي       | _ 118 | 343 | الصاحب أبو عمد البخاري        | _ 100 |
| 362 | أبو اسحقُ الصابي          | _ 119 | 343 | أبو البركات البغدادي          | _ 101 |
| 362 | أبو الحطاب الصابي         | _ 120 | 344 | بهاء الدين أبو محمد الحرقي    | - 102 |
| 364 | أبو الفتح البسني          | _ 121 | 345 | محمد الحارثاني السرخسي        | _ 103 |
| 364 | زين اللبين اساعيل الجرجان | _ 122 | 346 | محمود السرخسي الخوارزمي       | _ 104 |
|     | أبو الحسن محمد بن يبوسف   | _ 123 | 346 | أبو الفتح عبد آلرحمن الحازن   | _ 105 |
| 366 | العامري                   |       | 346 | محمد بن المعموري البيهغي      | _ 106 |
| 367 | شرف الملك أبو علي بن سينا | _ 124 |     | ظهير الدين عبىد الجليـل بن    | _ 107 |
| 375 | أبو الفتوح يميى السهروردي | _ 125 | 347 | عبد الجباد                    |       |
| 392 | فخر الدين الخطيب الرازي   | _ 126 | 347 | علي بن شاهك القصاري           | _ 108 |
|     | أفضسل الدين بن عمسد       | _ 127 | 348 | أبوريحان محمد البيروني        | _ 109 |
| 397 | المسرفي المقاشى           |       | 352 | أبو علي عيسي بن زرعة          | _ 110 |
| 397 | أفضل الدين الباميان       | _ 128 | 355 | أبو الحسن بن هرون الحراني     | - 111 |
| 397 | تاج الدين الارموني        | _ 129 | 355 | ابن سيار الطبيب               | _ 112 |
| 397 | كَيَالُ الدين بن يونس     | _ 130 |     | أبـو سليمـان بـن طاهـر        | _ 113 |
| 398 | نصير الدين عمد الطوسي     | _ 131 | 355 | السجستان                      | •     |
|     | كيال الدين عبد الحالق بن  | _ 132 |     | عیسی بن علی بن عیسی بن        | _ 114 |
| 398 | الداعي                    |       | 360 | الجواح                        |       |

## تعريف بالمؤلفث

شهرزور مدينة غلب عليها اسم كركوك بالعراق، وقال ياقبوت وهي كورة واسعة في الجبال بين اربل وهمذان... وقد خرج من هذه الناحية من الأجلة والكبراء والائمة والعلماء وأعيان القضاة والفقهاء، ما يفوت الحصر عده، ويعجز عن احصائه وحسبك بالقضاة بني الشهرزوري جلالة قدر وعظم بيت، وفخامة فمل، وذكر ما علمت أن في الإسلام كله من وُلِّي من القضاة أكثر من عدتهم من بيتهم».

وعندما يذكر الشهرزوري فيذكر أولاً اسبقهم واشهرهم وهو أبو احمد القاسم بن الظفر كان قاضياً بمدينة اربل وتوفي بالموصل سنة 479 هـ وولده قاضي الخافقين ابو بكر ولي القضاء بعد والده وتوفي ببغداد سنة 538، وقد قيل له قاضي الخافقين لكثرة البلاد التي ولى فيها القضاء. وأما ولده الأخر وهو أبو منصور المظفر فقد تولى القضاء بمنطقة سنجار، وولده الآخر أبو محمد عبدالله المعروف بالمرتفى فقد كان مشهوراً بالفضل والدين حسن الوظ تولى القضاء بالموصل ثم ببغداد وتوفى سنة 511 هـ بالموصل.

وحفيد عميد هذه الاسرة هو القاضي كمال الدين ابـو الفضل محمـد فكان من أشهر القضاة تفقه على اسعد الميهني ببغداد وتولى القضاء بالموصل وبهـا بنى مدرسة الشافعية توفي سنة 572 هـ ومن مشاهير هذه الاسرة ايضاً ابو الكرم المبـارك بن حسن الشهرزوري من مـدينة بغـداد. يقـول عنـه السمعـاني (في كتاب الانساب) فقيه مقرىء فاضل وصنف كتاب المصباح وتوفى سنة 550 هـ

محمد بن محمود الشهرزوري، الاشراقي (شمس الدين) كان حيًا سنة 687 هـ/ 1288 م.

رغم استناد الكثير من الباحثين على مؤلفات الشهرزوري وحتى المخطوطة. منها والاشارة له ولهذه المؤلفات خصوصاً كتب تراجم الاعلام والحكماء، الا أن ترجمة حياته لا تزال مجهولة ولا يعرف إلا القليل عن مولده ووفاته وتنقلاته وتقلباته وهذا ما دعى الاشارة الى انه كمان حياً سنة 687 هـ وهي سنة تأليف هذا المخطوط وذكر ذلك بروكلمان وكحاله.

ويرجع ان يكبون من نسل عميد الاسرة محمد بن عبدالله بن القاسم الشهرزوري التي نزحت من المموصل الى بغداد ودمشق، وقد تقلد القضاء واشتغل بالفقه والحديث فضلاً عن اهتمامه بالادب والشعر والتراث والتأليف في هذه المواضيع.

ومن أهم المراجع التي اشارت للمؤلف وكتبه:

- البغدادي: هدية العارفين 136:2
- اسعد طلس: مكتبة المجلس النيابي طهران 13
  - سركيس عواد: المخطوطات التاريخية 79
- فؤاد سيد: فهرس المخطوطات المصورة 2;166، 170:3:2
  - بروكلمان: المجلد الأول ص: 469-468
- الواردت: فهرس المخطوطات العربية بمكتبة برلين جزء 9 ص: 460-459
  - الزركلي: الاعلام 87:7
  - .. كحالة: معجم المؤلفين جزء 12 ص 32
- حمارنة/ د. سامي خلف: فهرس مخطوطات دار الكتب الظاهرية (الطب والصيدلة) 1969 م.
  - ومن أهم مصنفاته:
    - الشجرة الالهية
  - التنقيحات في شرح التلويحات في الحكمة

#### ـ الرموز والامثال اللاهوتية

ومن الباحثين الذين استضادوا من مخطوطة تاريخ الحكماء للشهرزوري الطبيب العلامة المصري أحمد عيسى وذلك في كتابه معجم الأطباء (الطبعة الثانية 1982) في الصفحات التالية ص 370, 46, 4 وأيضاً في كتابه الماثور من كلام الأطباء.

# منهتج المؤلفث

يبدأ المؤلف كتابه كما جرت العادة في عصره بحمد الله والثناء على رسوله عليه السلام وذكر الأسباب التي دفعته لتأليف هذا الكتاب والهدف منه وهو وتقديم التواريخ المفصلة ومقدمة وكلاماً في حقيقة الحكمة والفلسفة وأحوال الحكمة، ثم يورد كلام بعض الحكماء في معنى الحكمة من أقوال سقراط وافلاطون وغيرهما. وبعد هذه المقدمة يورد فصلاً في ابتداء أحوال الفلسفة وزمن ظهورها واوائل من تكلم بالحكمة، وفي الفصول التي تلبه يقدم الحكماء واحداً واحداً بترتيب زمني بدءاً بآدم عليه السلام وبعض الأنبياء ثم الحكماء الاغريق واليونانيين ثم من تكلم بالحكمة بعد ظهور الإسلام إلى عصر المؤلف.

ولكل علم يورد كلامه المأثور والحكم المنقولة عنه والاقوال والمواعظ المنسوبة له تحت باب وآداب ومواعظ . . . ويقدم بعض نوادر أو قصص المعرف بهم والتي تستحق الذكر.

وإذا ما تناولنا بعض الاعلام وتراجمهم نجد انه يورد الاسم الكامل ويشمل اسم ابيه وشهرته وكنيته ونسبته ويذكر نوع تخصصه في مجال العلوم أو الاداب كما يعرفنا بأسماء شيوخه أو تلاميذه ممن أخذ عنهم وتتلمذ عليهم ويشير الى تصانيفه أو المشهور منها ويثبت اسماء المصادر التي استقى منها هذه المعلومات.

ونلاحظ انه لا يتبع خطأً معيناً مع كل علم فيما ذكر وربما كان ذلك لمدم توافر المعلومات الكاملة عنه مثل تواريخ المولد والوفاة وتصانيفه بالشكل الذي نجده في فهرست ابن النديم.

وما ندركه بعد قراءة الكتاب ان المؤلف قد وضع في ذهنه جمع الكلام الماثور لمشاهير الحكماء في هذا الموضوع.

# مصادرالمؤلفث

اعتمد المؤلف على العديد من المصنفات التي توافرت لديه ممن سبقه من المؤرخين او المترجمين للحكماء والمشاهير، كما اعتمد من جهة أخرى عما سمعه من الرواة والنقلة مما لم يدون بل جرى مجرى النقل عبر الأجيال وهو أمر معروف. وفي مواقع كثيرة نجد المؤلف يشير الى اسم المؤلف الذي اقتبس منه المقطع واحياناً يشير الى الكتاب فقط واخرى الى الاثنين معاً ولكنه في حالات كثيرة يهمل هذه الاشارات وتأكدنا من اقتباسها لورودها لدى مؤلف آخر قد تقدمه زمنياً أو سبق من حيث التأليف.

والامر الذي لم أتمكن من أن أجزم فيه هو امكانية اتقان المؤلف للغة اليونانية حيث لم نجد ما يشير بأنه قد درسها أو ترجم عنها، ولكن غزارة المادة وعمقها وتعدد التراجم حول الحكماء اليونان ودقة التعابير والحكم الواردة عنهم لا تتأتى الا من رجل اتقن لغتهم وتعمق فيها وأدرك المعاني وما وراءها من مغاز وأحاج.

وقد اشار المؤلف الى اسماء العديد من المؤلفات اليونانية المشهورة حـول الحكمة والحكماء وبعضها ترجم الى العربية منذ اوائل العصر الاسلامي.

وهذه قائمة بالكتب الوارد ذكرها في المخطوط والتي رجع لها المؤلف:

ض. 45: ب : وذكر محمد بن يوسف العامري في كتابه المسمى
 بكتاب: الأمد على الأبد . . .

ص 47 ب : فهذا هو كلام العامري (يعني في كتابه الأنف الذكر:

الأمد على الأبد).

ص 48 : وذكر فرفوريوس...

ص 89 : وذكر فرفوريوس في تاريخه

ص 49 : وذكر ابراهيم النديم في تاريخه (ويعني الفهرست)

ص 52 : قال أبو معشر في اختلاف الزيجات...

ص 60-60 : وحكم أبو معشر...

ص 301 : قال أبو النصر الفارابي . . .

ص 172 : قال أبو سليمان السجري . . .

ص 301 : قال أبو سليمان السجرى

ص 308-308 : يقول الشيخ أبو على ابن سينا. . .

ص 297 : وقال ابن سينا في بعض كتبه

ص 318 : قال أبو علي (ابن سينا)

ص 318 : وقال الظهير البيهقي

ص 295 : وقال القاضى بن صاعد (طبقات الأمم!)

ص 297 : وقد حكم له أبو ريحان (البيروني)

ص 304 : الغزالي في كتاب التهافت

ص 308 : البلخي كتاب الأمد الأقصى وكتاب الابانة عن علل الديانة

ص 314 : وذكر في كتاب المفتاح لابن هندو. . .

ص 315 : وكتاب المفتاح (لابن هندو) نافع جداً...

ص 335-336 : سليمان بن طاهر السجستاني وكتابه: صوان الحكمة ١٠٠

ص 303 : رسائل اخوان الصفا: اخوان الصفا

ص 305 : الكندي: المناظر

<sup>(</sup>١) وينسب أيضاً لأبي جعفر بن بابويه ص: 336 الحاشية.

## منهج المحتقق

منذ القراءة الاولى للمخطوط ادركت الصعوبات التي ستواجهني من حيث مقارنة النسختين وضبط الاختلاف بينهما وتثبيت ما تجاوزه وتناساه الناسخ وكذلك من حيث مقارنة ما جاء في هذا المخطوط مع ما ورد في كتب تراجم الحكماء الاخرى واستخراج الجمل أو المقاطع التي اقتبسها المؤلف من هذه الكتب الأخرى.

وكان بود المحقق ان يعشر على النسخة الأم للمخطوط اي تلك التي نسخها أو املاها أو اجازها المؤلف أو على الأقبل كتبت في عصره ولكن لصعوبة الاطلاع على كل النسخ رأى المحقق أن يعتمد على نسخة مكتبة أحمد الثالث (النسخة أ) لأنها كاملة من حيث الترقيم والصفحات وشاملة لكل الاعلام واخترت نسخة مكتبة بني جامع (النسخة ب) للمقارنة والمراجعة وهي تنقص بعض التراجم وتختصر كثيراً من الصفحات.

وتحتوي النسخة أعلى العديد من الهوامش وتعليقات الناسخ وهذا ما أثبته في اسفل كل صفحة بينما وُضعت تعليقات وهوامش المحقق في آخر الكتاب وقبل الفهارس وتحتوي النسخة أعلى ترجمة أربعين علماً قبل الإسلام وستة وثمانين بعد ظهور الاسلام وقد اضاف الناسخ (مجهول الاسم) سبعة أعلام عاش آخرهم في القرن السابع ولعل ذلك يدلنا ان الناسخ قد عاش أو عاصر هذه الفترة.

بعد مقارنة النسختين من المخطوط وتثبيت الفروق والسهو والاضافات بينهما قارنت كل مراجع الاعلام الواردة في الكتاب مع تلك الواردة في كتب تراجم الحكماء الأخرى بدءاً بالفهرست ثم ابن جلجل ثم البيهقي ثم الفغطي ثم ابن أبي أصيبعة وثبتت الجمل أو المقاطع المقتبسة منهم، وقد كان المؤلف معاصراً لابن ابي اصيبعة ولكن لم يطلع اي منهما على مؤلف الأندلسي على فهرست ابن النديم وهو معاصر لا تربما لو أطلع كل منهم على مصنف معاصره لكان عمله أعظم وأشمل. وقد الحقت بآخر الكتاب تراجم حياة لبعض الحكماء الذين وردت أسماؤهم دون تفاصيل حول حياتهم ومصنفاتهم كما أرفقت معجماً للكلمات العلمية وآخر للاعلام اليونانيين وقوبلت أسماؤهم بما يوافق أو يقارب من أسماء لاتينية لهؤلاء الحكماء.

ولا شك أن أكبر صعوبة هي تحقيق الاسماء اليونانية وارجاعها الى اصلها حيث ان تعريب الكلمة قد أجري عليها الكثير من التحريف والزيادات والنقص كما انها تتجاوز الماثة عداً وبعضها لم اتمكن من قراءته ونقله.

أما بالنسبة للاعلام العرب والمسلمين فالمشكلة التي واجهتني هي العثور على تراجم الاعلام على تراجم الاعلام على تراجم الاعلام المعروفة لذا لم يكن في الامكان التعريف بكل اسماء الاعلام المعرف بهم أو تلك التي تمر عرضاً. وقد اوردت ترجمة ملخصة لبعض الاعلام وبعض اللمحات حول صاحب الترجمة مما لم يذكره المؤلف.

# مَصادرالمحــــقق ومراجعـه

- ابن النديم: الفهرست تحقيق رضا جواد، طهران، 1971.
- ابن جلجل داود بن سليمان الأندلسي، طبقات الاطباء والحكماء، تحقيق فؤاد سبد،
   الفاهرة 1955.
  - القفطمي جمال الدين، اخبار العلماء باخبار الحكماء، مصر 1909
- البيهتي، علي بن بزيد، تاريخ حكماء الاسلام، تحقيق محمد كرد علي، دمشق 1946.
  - ـ ابن ابي اصبيعة عيون الانباء في طبقات الاطباء، تحقيق د. نزار رضا بيروت 1965.
- فاتك، أبو الوفاء المبشر، مختار الحكم ومحاسن الكلم، تحقيق عبد الرحمن بدوي،
   مدريد 1958.
  - البغدادي، اسماعيل، هدية العارفين، اسطنبول 1951.
    - ـ الزركلي، خير الدين، الاعلام، بيروت 1980.
      - كحالة، عمر رضا، معجم المؤلفين، بيروت.
    - عواد، سركيس، المخطوطات التاريخية.
    - سيد، قواد، فهرس المخطوطات المصورة 1963.
      - عيسى، أحمد، معجم الأطباء. ط 2,1982.
        - \_ عيسى، أحمد الماثور من كلام الاطباء
  - \_ الزوزني، محمد بن على مختصر الزوزني (تاريخ الحكماء)، ليبزيغ 1903.
    - الحموى، ياقوت، معجم البلدان تحقيق أحمد الشنقيطي، القاهرة 1955.
  - ـ د. عبد الحليم متتصرتاريخ العلم ودور العلماء العرب في تقدمه ط 3، 1969 القاهرة.
    - حكمت نجيب دراسات في تاريخ العلوم عند العرب، 1977، جامعة الموصل العراق

- ابن خلدون المقدمة دار الكشاف، بيروت.
- ـ محمد قريد وجدي دائرة معارف القرن العشرين: 1971.
  - السمعاتي كتاب الانساب حققه محمد عوامه.
- \_ طوقان/ قدري حافظ: تراث العرب العلمي في الرياضيات والفلك 1963
- Brockelman, C., Geselichte des Arabischen Literatur, Leyden Brill 1937-49
- Sezgin Funt: Geschichte des Arabischen Schrifttums, leyden E.J. Brill 1970-79
- Ahl wardt, W.: Verzeichnis der arabischen Hand schriften



مخدر زدیج بھی

i( i(

كلبنىغىدالاربل-ورونىد الانوالح في في المنطقة المنطقة

ه د

مالمن ينرون الجلايعين الالتعالما المن المساولة إمنطانهميله إطلائلية ابطهبيميان

ادكالمين عدم نغل ام قالماليم الملهامة العينفادة المسلمان

المعترالاناك المخالطات المعتالية

اینهای میلی شاید دارد. اینهای این دارد دادیدا شاید داشتندن داشان دارد این این این این دارد.

الصفحة الأولى وغلاف النسخة الثانية من المخطوط (ب)

|--|

الحفراد متين ميدله من عبدالعلاية الهنيا إنتا الانتاد وسكل تشعلا وطالدا لسايري علايا أبا والفكرية والكافية وطالدا التين والعربة والفيد والمقدمين مهة خاج لمكيد: وفاود مع الاعتلاء وسية ما الميد والما المين والميد والما المين والموقعة وسية من الميد والمنتاز والمعالمة والمنتاز والمعالمة والمنتاز والمعالمة والمنتاز والمعالمة والمنتاز والمين المنتاز والميناز والمي

بشت بالاقرائي ألي أنها لهذا الميتالية المناب الميتالية المناب الميتالية المناب الميتالية المناب المنتاب المنت

الصفحة الأولى من المخطوط الثاني (ب)

الله الوافيا وسناديها وتنكيا وتونها وسغوبا والمصاح والعم والعلج ماابال بارسافه فأل ادكويمامها الموضع العاصله دبك باصوارك يحام لفنود فان العكن لاستطاعتن الدياب

البطلين ملشت العطن مشواحدالايان اوضواحق 🤃 مقتغة فاكنامها لسطودنا ليبان ويالوادا اداعد من الميرولاند ماء كالرضى مدرايات حبنتا مناففوس وكؤن الاسلح العيقيه للهود مذلبه عننة بعغ دامواليزات العرام النبع وكبوتى نكبرا بهؤ ماه المفاملون وسواءه العاولون ساعكو الرتباعظ مخم جنودا لنطان دنبوعينة الطاغوت وزعد حينون الوشاء وزار إمراحه بالرمدة ذا لوعلب والموى عملن المرىكدن تلون كناب أسد شرود موق ومنايا مدعلى بسنة مجاز و أأر . و الري الماوفان عما الافلاذا دخى صلحبانيدا لعليا

ذعزع ان عبدة البعل والفيح ية الدادين لمعنوا لعيبلمغ لامع سببدا لعمش بالوسط من الخلام ن کلامولنهلی يرا والبلدان فالوك الشاغلان من ماليفه الداديار والرفادية الاحدادية والوامدهد ودائر إلعقل نوالعه ولامتدئ المالنودغرا لمتودله فأخؤحا وكذودخاننا طننت مطي لحبوب دج والعراق ان تنشف جامله وطوامف من النيران إلي مئزی ا دمنوم خارد ما امتورستی اس اوجود فطه ما المهام الهناريع الواحدال الوحيد اصرف الفلولا ادباديم وزوم الحرسوه البوادح المنحون بالعناب السف للايليان يدنوا لاالمراءة السهوده الملعظه ولمتوغنى للبيب فاين الولعدون حق برزة الغيرج اسد ومزاة اعدن ل مهامزاه الاجسام اذا اعبل معومون وداندالا خراة فردائد المشامياة والعوم أملاعبا لمفسق لمعون وماس بفاوالهج

# الصفحة الأخيرة من المخطوط الثاني (ب)

# الموز المستعمّلة في الكناب

| ტ             | النسخة الأولى للمخطوط                                  |
|---------------|--------------------------------------------------------|
| (ب)           | النسخة الثانية للمخطوط                                 |
| ()            | كلمة غير مقروءة                                        |
| ( )           | فراغ في الأصل                                          |
| (وقد)         | اضافة من المحقق لتناسق الجملة                          |
| ح. ن          | حاشية الناسخ                                           |
| ع٠٠٠          | حاشية المحقق                                           |
| (7). أ: الرب  | نص الكلمة في النسخة الأولى من المخطوط                  |
| (8) ب: العرب  | نص الكلمة في النسخة الثانية من المخطوط                 |
| الفهرست       | كتاب والفهرست، لابن النديم                             |
| البيهتي       | وتاريخ حكماء الاسلام، للبيهقي                          |
| القفطي        | وأخبار العلماء باخبار الحكماءه لجمال الدين القفطي (مخت |
|               | المزوذني)                                              |
| امييعة        | وعيون الانباء في طبقات الأطباء، لابن ابي اصيبعة        |
| ابن جلجل      | وطبقات الأطباء والحكماء؛ لابن جلجل                     |
| بروكلمان      | تاريخ المتراث العربي                                   |
| الاعلام       | الاعلام للزركلي ط1984                                  |
| طوقان         | تراث العرب العلمي في الرياضيات والفلك 1963             |
| دائرة المعارف | محمد فريد وجدي: دائرة معارف القرن العشرين 1971.        |
| GAL<br>GAS    | موسوعة بروكلمان<br>موسوعة سزجين                        |
|               |                                                        |

#### بِ مِلْقَهُ ٱلرِّحِيْرِ

الحمد ش القديم الأزليّ الدائم السّرمديّ المُتعالي بجلال أحديته عن أحداق النواظر، المنفرد بكمال صَمَديّته عن الأشباء والنظائر، المنزّه عن إدراك الأوهام، المسلوبِ عن ذاته المعتشه النورانية صفات الأجسام، الباقي الأبديّ مَع النّهور والأعوام، فهو النّهرُ الدّاهر، والعليّ القادر، القدوسُ العاهر، الذي عجزت عن إدراك كُنه حقيقته عقولُ العقلاء، وتلاشتُ عند إرادة معرفة ذاته البابُ الحكماء وأذهان العلماء، وأشهَدُ أنْ لا إله إلا الله شهادة أننهُ بها يوم الفرع الأكبر، وتُخرجُني عن مضيق الأبدانِ إلى فضاء المعشر، وأصلي على عباد الله المخلصين وأنبيائه الصادقين صلاة تُنزِلْفُهُمْ عند الله سبحانه وتعالى بالمرتبة العُليا، وتقربهم إلى الأنوار الالهية والضّيا، خصوصاً على المبعوث من صميم العَرَبِ المَرْباء، المُنقِدِ منَ الضّلالِ والأهواء، مُحمَدُ بن عبدِ الله بن عبدِ المطلبِ آخر الأنبياء وأفضل الأتقياء، والأهواء، مُحمَدُ بن عبدِ الله بن عبدِ المطلب آخر الأنبياء وأفضل الأتقياء، على المُاساء والضراء.

أما بَعْدُ فإنَّ تواريخَ الحكماءِ الأقدمين، والفلاسفة المتألهين من اليونانيين والمصريين، مما يجبُ على المتبصِّر تحصيلُة وعلى الحكيم تعلمه وتعليمه، وكذلك معرفة كلماتهم الجكييَّة، ونوادرهم الوعظيَّة، وسيرتهم الجميلة المرضية، فإن لطالب السعادة الأبديَّة في الوقوف على ذلك إذا كان الغَرَضُ

الاقتداء بهم والتشبُّهُ بأفعالهم وأقوالهم وحركاتهم وسَكَناتِهم، وسلوك السبيـل إلى الله عزَّ وجلَّ على آثـارهم نعمةً عـظيمةً وعَـطِيَّةً جـزيلةً وعِبَراً كثيـرةً، فإنَّ الناظرَ في أسرار اللاهوت، والمشتاق إلى معاينة أنوار الملكوت، لا ينبغي أن يقتديّ بغير أولئك الأساطين، ولا يهتدي إلّا بأنوارِ الحكماء الفاضلين والأنبياء المُسْرُسلينَ، ولا يُعَرِّلُ على أحدٍ من أبناءِ الشياطين، الذين ضلَّ سعيُّهم في الحيأة الدنيا، وهم يحسبون أنهم يحسنون صنعاً، فالزَّمان قد خلا عن أمثال ِ هؤلاءِ الفُّضلاءِ وصار الخلُّقُ كلُّهم إلَّا مَنْ شاء الله تعالى مغمورين بجهالة الجهلاء، فإن كُنْتَ مِنَ الـطالبين المُجِدِّين، وأهـل العقل المُهتـدين، فعليك بِاتِّبَاعِ أَثْرِهِم، والفَّحْصِ عن حقيقة خبرهم، فمِثْلُهُمْ بينَ عينيك، ولنكنُّ أفعالُكَ وأقوالُك صادرةً على ذلك المنــوال، وواردةً على ذلك المثــال، لعلك بهـذا الاجتهاد تنخـرطُ في سلكهم، وتنتظمُ في عِقْـدِهِم، وتقفُ على الأسرار العظيمةِ التي قد طُويَتْ بعـدَهم، ولا تطمـمُ في الوقـوف على ذلك كلُّه بغيـر سلوكٍ حالص ونجرُّدٍ بـالغ، وانسـلاخ عن الـدنيـا يُشْبـهُ انسـلاخَ الحيُّـةِ عن جلدِها، وتقدم على التواريخ المفصَّلةِ مُقدمةً وكالاما في حقيقة الحكمةِ والفلسفة وأحوال الحُكماء اليونانيين ووصف بلادهم وغير ذلك على سبيل الجملة<sup>(1)</sup>.

أما الكلامُ النبويُّ الدَّالُ على تفخيم الحكمةِ وتعظيمِها ما وَرَدَ عنه ﷺ أَنْه قال: ما أَنفَقَ مُنْفِقُ ولا تصدُّقُ متصدُّقُ بِافْضَلَ مِنْ كـلام الحكمةِ إذا تكلَّم بـه الحكيمُ والعالمُ فلكُلُّ مُستمع منهم منفعة.

وقـال ﷺ: بَعْمَ الهَدِيَّةُ ويَعْمَةِ العَـطِيَّةُ الكلِمـةُ مِنْ كلامِ الحكمـةِ يسمعُها الرجلُ المؤمنُ ثم ينطوي عليها حتى يُهدِيَها لاخيه المؤمن.

وقال ﷺ: الجِكْمَةُ ضالَّةُ المؤمِنِ يـأخُذُهـا من حيث وجدهـا ولا ببالي مِنْ أيِّ وعاءِ خرجتْ.

 <sup>(1)</sup> ح. م.: نلاحظ أن المؤلف بعد مقاعته لم يبورد اسم الكتاب واسم المؤلف كما جرت عليه عادة التأليف في عصره.

وقال ﷺ: العلمُ كثيرٌ فخذوا من كلُّ شيءٍ أحسَنه.

ويُروى عنه 糖 أنه كان إذا كَمُل واحدٌ من أهله قـال له: يــا أرسطاطـاليـس هذه الأمَّة؛ وذلك وصْفُ له بالحكمة والمعرفة.

وقـال: تَفَكَّرُ سـاعةٍ خيـرٌ عند الله تعـالى من عبادةٍ سبعين<sup>(١)</sup> سـنـة. والمُراد بالهٰكْر هو ترتيبُ المُقدَّمات ونَصْبُ الأَدِلَةِ لإدراكِ المعقولات.

وقال ﷺ لحُذَيْقَةَ: خالِطِ الحكماة(2) وسائل العلماء وجالس الكُبراء.

وقال 囊: من زَهِدَ في الدنيا أَسْكَنَ اللهُ تعـالى الحكمَةَ<sup>(و)</sup> قَلْبُـهُ وَأَنْطَقَ بهـا لسانه.

وقال ﷺ عن جبريل عليه السلام عن الله تعالى : ما زَهِدَ عبدٌ في الدنيا إلاّ أَمْطَرْتُ به مطراً وَأَنْبَتُ به نباتاً أَنْبَتُ الحكمةَ في قلبه وأنطقتُ بها لسانه .

وقبال علي بن أي طالب رضي الله عنه: روِّحوا هـذه القلوب واطلبوا لهـا طراثف الحكمةِ فإنها تملُّ كما تَمَلُّ الأبدان. وقيل: مَنْ اتَّخَذَ الحكمـة لجامـاً اتُخذَهُ الناس إماماً.

[وقال](١٩) الكندي: مَنْ لم يكُنْ حكيماً لم يَزَلْ سقيماً.

[وقال](١) الجزري: أعْظُمُ الحقوقِ عند الله تعالى حتَّ الحكمةِ، فمَنْ جعلَ الحكمة في غير أهلِها طالبَهُ الله تعالى بحقوقها، ومن طالبُهُ بحقوقِها خصمهُ.

[وقال]<sup>(۱۱)</sup> الدَّيْوَرِي: الحكماء ورشوا الجكمة بالصَّمت والفِكْر، فانطلقت السنتُهم بما ليس بَيْنه وبينهم غيره.

<sup>(</sup>۱) ا: ح. ن.: سين.

<sup>(2)</sup> أ: ح. ن.: عاشر الحكماء.

<sup>(3)</sup> أنح، ذننفي،

<sup>(4)</sup> ح.م.: وقال.

<sup>(5)</sup> ح.م.: وقال.

<sup>(6)</sup> ح.م.: وقال.

[وقـال](1) ذا النون المصري(2): الزهد يـورث الجكُمـة، والحكمةُ تـورث الصُّحة (3). الصُّحة (3).

وآدم وشهث وإدريس ونوح وشعيب وداود وسليمان كلهم حكماء فضلاء أنبياء الله تعالى، وبعضهم له مصنفات في الحكمة، وإذا كانت الحكمة عبارة عن معرفة أعيان الموجودات على ما هي عليها لا غير، فالأسماء تختلفُ بحسب اختلاف طُرُقِ التعليم، فإن أدركها بعضهم بزمان يسير من غير تعلم بشريً، وكان مأموراً من الملا الأعلى بإصلاح النوع الإنساني سُميت نبوّة، وإن كان بالتعلم والدراسة سُميت فلسفة، ودرجة الحكمة عظيمة، ومنزلتها مفحّمة، ولا مرتبة في المعاد عند الله سبحانه وتعالى للجاهل بها.

والقرآنُ والحديثُ وكلامُ أساطينِ المعرفةِ<sup>(4)</sup> وأهْلِ الولايةِ مشحونُ بمـدْح. الحكمةِ ووصفِها، والله تعالى وصف نفسه بالحكمةِ.

وفي الحقيقة، الحكيمُ المُسطلَقُ: هـو الله تعـالى، وكـلُ مَن أدرَكَ مَنْ المعقولات نصيباً سُمَّيَ على سبيل التجوَّز والاستعارة حكيماً، لـدنوَّه مِنَ الله تعالى، وتشبَّهِهِ به، وقربِهِ منه بالإدراك والعِلمِ الذي هو صفةُ الله تعالى، لأنه إذا لم يكن القُرْبُ زمانياً (أن فهو قُرْبُ معنويٌ، ودنوٌ إدراكيٌ، فإذا كانت السعادة الابدية هي القربُ من الله تعالى ومشاهدة جلاله، ومعاينة كبريائِه، وذلك لا يحصُلُ، ولا يتيسُّر إلاّ بالحكمةِ فلا شيءً أعظمُ منها، ولا أتمُ فائدةً منها.

وقد قال الحكيمُ الفاضلُ سُقْراطُ: إنَّ كلُّ مَنْ يحضُرُنا يزعمُ أنه حكيم، وإنّما الحكيم أيّها الرجالُ هو الله سبحانه وتعالى، وقد وصفَ بعضُ العارفين الحِكْمَةَ فقال: النورُ جوهـرُها، والحقُّ مقصدُها، والإلهامُ سائقُها، والقلُبُ

<sup>(1)</sup> ح.م.: وقال.

<sup>(2)</sup> قو النون المصري: توفى 2045 هـ / 859 م. زاهد متعبد من مر له فصاحة وحكمة وشعر، اتهمه المتوكل الخليفة العباسي بالزندقة فاستحضيره اليه وسميع كلامه ثم أطلقه فعاد إلى مصر وتوفي بالجيزة.

<sup>(3)</sup> أ: ح. ن.: النظر الصحيح.

<sup>(4)</sup> أ: ح. ن. : الحكمة.

<sup>(5)</sup> أ: حَ د : ومكانياً.

مسكنُها، والعقلُ فائدُها، واللهُ سبحانَه مُلهِمُها، واللَّسانُ مُظهِّرُها.

ويُرْوَى أيضاً في بعض الوافدات أن عمروبن العاص قَدِمَ الإسكندرية على رسول الله ﷺ، فسأله عن ما رأى في الإسكندرية، فقال: بارسول الله رأيتُ أقواماً يَتَعَلَّلُسُونَ ويجتمعون جلقاً، ويذكرون رجُلًا يقال لــه أرسطاطاليس لَمَنهُ الله، فقال لــه أبر عمرو، إن أرسطاطاليس كنان نبيًا فجهلهُ قــومُهُ؛ هكذا سمعنا والله اعلمُ بالصَّواب.

وبالجملة وصْفُ فضيلةِ الحكمة والحكماء وجلالتِهما يحتاجُ في استيفائهما إلى جِلْدِ ضخم، فَلْنَقْتَصِرْ على هذا القدر.

واعلَمْ أنَّ هؤلاءِ الحكماءَ الذين نريدُ أنْ نـذكُرُهُم، زعم بعضهم أنَّهم يونانيون، وبعضهم روميُّون، والأظهر أنَّ غالبَهم يونانيــون، والبعض روميون، والمعْتَرون مِنَ الفلاسفة يونانيون، لكن لمَّا كان بلداهما متلاصقين(١) أوجبُ ذلك الالتباسَ في نسبتِهما. وكان اليونانيون في قديم الزمان أمَّة عظيمةَ القَدْرِ في الأمم، طائرةَ الذُّكْر في الآفاق، فخِمَةَ الملوكِ عند جميع أهل الأقاليم، كالاسكندر ذي القرنين، والبطالِسَةِ، وغيرهم، ولم يزلْ مَلِكُهُم متَّصلًا إلى أن غَلَبَهُمْ عليه الروم، فصارتْ مملكةً واحدةً روميَّةً، كما فَعَلَتْ الفُرْسُ بمملكةٍ البابليين حين استولُّت عليها، وصيَّرت المملكتين مملكةً واحـدة فــارسيَّــة. وكانت بلادُ اليونانيين في السُّرُبُع المَغربي الشَّمالي من الأرض، ويحدُّها من جهمة الجنوب البحرُ الروميُّ والثفورُ الشاميَّةُ والثفور الجزرية؛ ومن جهمة الشمال بلاد اللَّان وما حاذاها من ممالك الشمال(2)؛ ومن جهة المَغرب تخوم بلاد أمانيا التي قاعـدتها مـدينة رُومِيَّـة؛ ومن جهة المشـرق تخومُ بـلاد أرمينيَّةَ وبابُ الأبواب والخليجُ المُعترضُ ما بين بحر الروم وبحرِ تِيْعُلس الشَّمالي يتوسُّطُ بلادَ البونانيين فيصيـرُ القسمُ الاعظمُ منهـا في حيّز المَشْـرق، والقسمُ الأصغر في حيَّز المُغرب.

 <sup>(1)</sup> أ: ح. ن.: متصافيين.

<sup>(2)</sup> أ: ح. ن.: الشام.

ولُغَةُ اليونانيين تُسمَّى الإغريقية، وهي من أوسَع اللغاتِ واجلَّها، وكانت عامَّةُ اليونانيين صابيةً مُعْظِمةً للكواكب داينةً بعبادةِ الأصنام؛ وعلماؤهم يُسمُون فلاسفة، ومُعْناهُ مُحِبُّ الحكمةِ، وهم من أرفع الناس طبقةً وأَجَلُ أهل العلم منزلة (ألها ظهر منهم من الإعتناء الصحيح بفنون الجكمةِ مِنْ العلوم المنطقية والطبيعية والرياضية والآلهية والسياسية. وأعظمُ هؤلاءِ الفلاسفة طبقةً وقدْراً عند اليونانيين خمسةً: أنباذُقلس وفيثاغُورس وسقراط وأفلاطن وأرسطاطاليس؛ وأنباذُقلس على ما قبل أقدَمُهم زماناً ثَمَّ على الترتيب المذكور، وستأتي الاحوالُ والتواريخُ مفصَّلةً؛ وأمّا بلاد الروم فإنّها مجاورةً للعنية.

وحَدُّ بلادِ الروم من جهة الجنوب البحرُ الرَّوميُّ المعتدُّ ما بين طنجة إلى الشام، وحدُّها من جهة الشمال بعضُ ممالك الأمم الشمالية من الرُّوس والبرغ وغيرهما مع طائفة من البحر المغربيُّ الأعظم المحيط المعروف بأقيانُس، وحَدُّها من جهة المشرق تخومُ بلادِ اليونانيين، وحدُّها من جهة المغرب أقصى الاندلُس إلى البحر المغربيُّ المحيط المعروف بأقيانُس. وكانت هذه المملكة ثلاثة قِطع ، فإن أولها من جهة المشرق مما يتاخم بلاد اليونانيين (2) بلاد أمانية ، ثم أوسطها بلاد إفرنسة ، ثم آخرها بلاد الاندلُس في أقصى المغرب وطرف المعمور.

وكانت قاعدة هذه المملكة كُلِّها مدينة روبية العظمى من البلاد اللاطينية (6)، وكان بانيها رُومْس، وإليه نسبت، وكان بنيان رُوميّة قبل المسيح بسبعمائة سنة واربع وخمسين سنة، ولم يزل ملكهم على حاله حتى غلبهم عليه أغسطس أوّلُ ملوكِ القياصرة، وأضاف مملكة اليونانيين إلى مملكته، فجعلها مملكة واحدة روميّة عظيمة الشّان، طولُها من المشرق إلى المغرب نحو ماثة مرحلة مرحلة

<sup>(1)</sup> ا: ح. ن. : معرفة و. .

<sup>(2)</sup> إلى .

<sup>(3)</sup> أ: ح. ن.: اللاطبنية.

من تخوم بلاد أرمينية، أعني قريباً من سيواس إلى أقصى بـلاد الأندلس في المغرب، وصارت رُوميةً قاعدة هاتين المملكتين إلى أن قـام قسطنطينُ وبنى مدينته على الخليج، وصارت عِـوضَها قسطنطنية مبنيَّة في بـلاد اليونـانيين، وكان الروم صابيةً إلى أن ظهر قسطنطينُ بدين المسيح فتنصُّروا عن آخـرهم وسرى بعد ذلك في سائر الأمم.

وقـــد قيل إنَّ مِنْ إبـراهيم إلى موسى خمسمــائــة سنــةٍ وخمس سنين، ومن إبراهيم إلى المسيح ألغان وخمس وستون سنة.

ومن إبراهيم إلى سنة تسع<sub>م</sub> وماثنين الهجرية الفان وتسعمائة وثلاثون سنة. ومن موسى إلى المسيح الفُ وخمسمائة وستُون سنة.

ومن مىوسى إلى سنة تسعين ومائتين الهجريـة ألفــان وأربــع مــائــةٍ وأربــع وثلاثون سنة.

ومن المسيح إلى سنة سبعين<sup>(1)</sup> وماثنين للهجرة ثماني مائنة وأربع وسبعون سنة<sup>(2)</sup>.

ومن اسقِليسوس الأوَّل إلى إبراهيم ثـلاثةُ آلاف سنـة وثلاث مـاثـةٍ وثمـانً وسبعون سنة.

ومن المسيح إلى جالينوس سبع وخمسون سنة.

<sup>(1)</sup> ب: تسعين.

<sup>(2)</sup> يلفت انتباهنا هنا أن المؤلف يوصل تسلسل الحكماء إلى سنة 290 هـ. وهذا يدلننا على أنه استقى هـذه المعلومات من كتاب طبقات الأطباء الحكماء لاسحق بن حنين العتوفى سنة 290 هـ أو قد أخذها من الفهرست أو غيره ممن كان قد استقاه من اسحق بن حنين وثبت التواريخ نفسها.

# فصل في ابتداء أحوال الفلسفَة

واعْلُمْ [ان الحكمة تُطلَبُ إمّا للعمل بها، وتُسمَّى حكمةً عمليَّةً، أو لِتُعلَمَ فقط، وتسمى علمية، فينَ الحكماه من قلَّم العملي على العلمي، ومنهم من أخَّره. فالقسم العمليُّ هو عملُ الخير، أعني تهذيبَ الأخلاق، والعلمي هو عِلْمُ الحقَّ أعني معرفةَ أعيان الموجودات.

والقسمان يُمكنُ الوصول إليهما بالعقل الكامل، إلاّ أنَّ الاستعانة في القسم العملي بغيره أكثر؛ والأنبياء أيدوا بأمداد روحانية لِتَقْرِنَ القسم العمليُّ وطرفاً ما مِنَ القسم العمليّ؛ والحكماء تعرَّضوا لإمداد عقليَّة تُقررُ القسم العلمي وطرفٍ ما من القسم العملي.

فضاية الحكيم أن يتجلّى لعقله كل الكون ويتشبّه بالآله الحقّ سبحانه وتعالى بغاية الإمكان؛ وغاية النبيّ عليه السلام أن يتجلّى لعقله نظام الكون، فيقْ لمِرُ بذلك على مصالح العامّة حتى يبقى نظام العالم، وتنتظم مصالح العبد، وذلك لا يشاتَى إلا بشرغيب وترهيب وتخيل، فكل ما وردت به أصحاب الشرائع مقرَّر عند الحكماء على ما ذكرنا إلا من أخذ حكمته من مشكاة النبرة فإنّه يعتقد كمال درجتهم.

فمن الحكماء حكماء الهندِ من البراهمة المنكرين للنبوَّاتِ؛ ومنهم حكماة

المغرب، وهم شردمة قليلة، لأنّ أكثر حكمتهم طبيًات الطبع، وخطرات الفكر، ورُبما قالوا بالنبوَّات؛ ومنهم حكماء اليونانيين والروم، وينقسمون إلى قدماء هم أساطين الحكمة، وإلى متأخرين منهم المشاؤون وأصحاب الرَّواق، وإلى متأخرين وهم حكماء الإسلام] (1).

وذكروا أنّ أول من ظهر منه الفلسفة وعُرف بالحكمة على اختلاف بينهم في ذلك ثاليسُ المَلَطِئُ من حكماء ملطيَّة، فهو أولُ من تفلسف بمصر، وصار بعد ذلك إلى ملطيَّة. وهو شيخ، وبه سمَّيت فرقةً من اليونانيين فلاسفةً، فقد كان للفلسفة انتقالَ كثير.

وقال ثاليسُ: إنَّ أوَّلَ ما خلق الله تعالى الماء، وينجاب (2) جميع الكائنات إليه، وتوهم أن جميع الأشياء من الرطوبة، واستدلَّ على ذلك ببعض كلام أوميرُس الشاعر مرادًه بقوله: المبدع الأوَّلُ الماءُ أي هو مبدأ المركبات الجسمانية لا المبدأ الأول في الموجودات العلوية، لكنه لما اعتقد أنَّ العنصرَ يوازيه في قبول الصور كلها، ولم يجد على هذه الصغةِ غير الماء، فجعله يوازيه في المركبات وأنشأ منه الأجسام السماوية والأرضيّة، وهذا المبدع الأولى في المركبات وأنشأ منه الأجسام السماوية والأرضيّة، وهذا الهيبةِ فذابتُ أجزاؤه وصارت ماءً، ثم بان منه بُخارٌ مثل الدنعان خلق منه السماوات، وظهر على وجه الماء زَبدً كزبَد البحر فخلق منه الأرض، ثم السماوات، وظهر على وجه الماء زَبدً كزبَد البحر فخلق منه الأرض، ثم أرساها بالجبال وبعض المنابع، وهو تلقّى الحكمة من مشكاةِ النبوَّة، والذي أثبتُه في العنصر الأول الهوى هو منبعُ الصَّور شديدُ الشبه باللوح المحفوظ، والماءُ على القول الناني شديدُ الشبه باللوح المحفوظ، والماءُ على القول الثاني شديدُ الشبه باللوع المحفوظ، والماءُ على القول الثاني شديدُ الشبه باللوع عليه المورش وكان عرشه على الماء.

وقال إن للعالم مبدعاً لا تدركُ العقولُ صفتهُ من جهة هـويته، وإنَّمـا يدرك

<sup>(1) [....]</sup> الفقرة غير موجودة في النسخة ب.

<sup>(2) :</sup> ح. ن.: وينحل.

من جهة آثاره، وهو الذي لا يُعرَف اسمه فضلاً عن هويته إلا من نحو أفاعيله وإبداعه وتكوينه للأشياء، فلا يدرك له اسماً من نحو ذاتنا، وأبدع ما أبدع، ولا صورةً له في الذوات لأنه قبل الابداع إنّما هـو فقط، فليس هناك جهةً ليكون هـو ذا صـورةٍ، والـوحـدةُ الخالصـةُ تُنافي هـذين الوجهين.

وقال إن فوق السماء عوالم لا يقدر المنطقُ أن يصف تلك الأنوارَ المبدعة أو يقف على حسنها والمنطق والنفس والطبيعة. وكان بعده أنكسامَنْدُوس الملطي، وكان رايَّهُ أن أول الموجودات المخلوقة للباري تعالى الذي لا نهاية له، ومنه كان الكون، وإليه ينتهي الكلُّ. وكان بعد انقسمانس ثانس الملطي، وكان يرى أن أول الموجودات المخلوقة للباري تعالى الهواء، ومنه كان الكل وإليه ينحلُّ، مثل النفس الذي فينا، فإنَّ الهواء هو الذي يحفظه فينا، والروح والهوى يُقالانِ على معنى واحدٍ قولاً متواطئاً.

ثم كان بعده أيْكُساغُورْسُ وفلارْمابَوْسُ، وكانـا يريــان أن مبدأ المــوجودات التي خلقها الباري سبحانه هو المتشابهة الأجزاء.

ثم كان بعدهما أرسلارس بن أبولوذس من أهل أثينة، وكان يرى أن مبدأ ما خلق الله تعالى هو مالا نهاية (۱) ويُضرَضُ فيه التكاثرُ والتخلخل، فمنه ما يصيرُ ناراً ومنه ما يصيرُ ماء، وهؤلاء الفلاسفةِ بعضهم كان تالياً لبعض، وبهم استُحْمِلَتْ فلسفة اليونانيين، فهذا هو العبدأ الأول للفلسفة الناشئة بملطِيَّة.

وأقـول إن الأظهر أنَّ هـذا الكلام المنقـول عن هؤلاء وغيرهم من القـدماء كان رمزاً عن أمورٍ وأحوال وأسرارٍ لهم، وإلاَّ فتُنقل عنهم أشياءً لا يقولهـا مَنْ له أدنى تمييز فضلاً عن الحكماء والفاضلين.

وقيل إنَّ للفلسفة مبدأ آخر هو مِنْ فيثاغورس بن فيسارَخَسْ من أهل سَامِيًا،

<sup>(</sup>۱) أ: ح. ن. : له.

وهو أوّل مَنْ سمَّى الفلسفة بهـذا الاسم، وكان يقـولُ إنّ المبادي التي خَلَقهـا الله أولاً هي الاعـدادُ والمعادلاتُ التي فيهـا، وكان يسميهـا تـاليفـاتٍ ويُسمِّي المركّبُ من جملةِ ذلك اسطُقْسات، ويسمِّيها أيضاً هندسيَّات.

وأقول ليس مُرادُهُ أنَّ المبادي علدٌ وأنَّ العدد جوهَرُ قائم بـذاته، وهـو مبدأ الموجودات بل مرادُهُ أنَّ في عالم العقل ذوات مجرُّدَةً هي إنيات محضة قائمة لا في أين، وهي عـدديات أي معـدودات لأنَّه يصْـلُقُ على الباري تعـالى أنَّه أَوْلُ وعُنيهِ العَلُ الأولُ وهكذا إلى آخر المراتب.

ثم ابن اقليطُسُ وأثالِيس الذي ينسبُ إلى ماطانيطس، وكانا يريان أنَّ مبدأ الاشياء كُلُها النار وانتهاؤها إلى النار، وإذا انطفتِ النارُ تشكّلَ بها العالَمُ.

ثم الفَـورس بن ناونيس من أهـل أشيسة (أ) السذي تفلسف في أيسامه ديمقراطيس، وكان يرى أنّ مبادي المـوجودات أجسامٌ مُدْركةٌ عقلاً لا خلاة فيها ولا كُونَ لها وأنّ الله خلقها سَرْمَدِيَّةٌ غير فاسدة لا تحتملُ أن تنكير ولا تُنْهَشِمَ، ولا يَشْرِضُ لها في شيء من أجزائها اختلاف ولا استحالة، ولا هي مدركةٌ عقلاً، فهي تتحرُّكُ في الخلاء والملاء إلى أن يشاء الله تعالى، وهـذا الخلاءُ لانهاية له عنده، وكذلك الأجسامُ لا نهايةً لها، والاجسامُ لها التشكُلُ والبطّمُ والثقلُ.

ثم أنباذُقْلِسْ بن هاذين من أهل أفراغييًا، وكان يـرى أنَّ الاَسْطُقْـــات التي خلقها الله تعالى أربعة مشهورة، والمبادي اثنتان: المحبَّـة والغَلَبَة، إحــداهـِمـا تفعل الإيجاد والأخرى التفرقة.

<sup>(1)</sup> أ: ح. ن. : البنة.

<sup>(2)</sup> ا:ح.ذ.: الينة.

ثم أفلاطُن فإن رأيَّهُما في جميع الأشياء واحدُ وهما يريانِ أنَّ المبادي ثلاثة، وهي الله تعالى ثم خلق العنصر والصورة.

ثم أرَسْطاطالِيسُ من أهل أساخِرًا، ورأيُه أنّ المبادي هي الصورة والعنصـر والمَدَمُ والاسطُفْساتُ الاربعةُ وجِسْمُ خامسٌ هو الاثيرُ غيرُ مستحيل.

ثم زَيْنُونُ بن باوسادس من أهل فُسطُسْ(۱)، وكان يسرى أنّ الأوّلَ المخلوقَ هو العنصُر والأسطُقسَّات أربعة وفِرَقَهُمْ سمَّيتُ لفطالِنفي، اللهُ فيثاغورس كان مقيماً بأنطاكيا، لأنّه انتقل من سَايس التي كانت مسوطنه بسبب تغلُّبِ المُتغلَّب، ولم نورد مقالاتِهم الشنيعة لأنّها مذكورةً في الكتب.

وذكر محمد بن يوسُف العامريُّ، وكان ممَّن شاخ في الفلسفة في كتابه المسمَّى بكتاب والأمَد<sup>(ق)</sup> على الأبده<sup>(9)</sup>: إنَّ أوَّلَ الحكماء لُقمان تلميدُ داود عليه السلام، وكان أنباذَقُلِسُ تلميذُه.

إِلَّا أَنَّه لمَّا عَاد إلى بلادِ يُونَان تَكلُّم في خلِقة العالمُ بِالشِّياءَ، فُوجِدتْ ظواهِرُهُ قَادَحةً في أمر المّعادِ، فهجَرهُ بعضُهم على ما هو دأْبُ العُوام مَعَ الفضلاء، وكان اليونانيون يصفونه بالحكمة.

ثم وُصِفَ بعدهُ بالحكمةِ فيثاغورس(؟)، وقد اختلف بمصر إلى أصحاب سليمان بن داود عليهما السلام حين جَلَوا عن الشام، وكان تعلَّم الهندسة قَبْلَهم من المصريين، وتعَلَّمُ المُلُومُ الطبيعية والإلّهيَّة أيضاً من أصحاب سليمان، ونقل العلوم الثلاثة أعني العلم الرياضي والطبيعي والإلّهيُ إلى بلاد

<sup>(1)</sup> أ: ح. ن.: ماساوس فنطس.

ري) (2) أ: ح. ن.: الغناليطقي.

<sup>(3)</sup> أ: آلامدى (تصحيفاً، والصُّوابُ ما أثبته). أنظر كشف الظنون ١: ١٦٨.

 <sup>(4)</sup> أ: الأبدان. (والصواب ما أثبت ، وقد أجزت لنفسي حصر اسم الكتاب بين مزدوجين . . . . ، وفضله عن كلمة (إن) بوضع نقطتين (:).

 <sup>(5)</sup> أ: ح. ن.: لمصاحبة لقمان بل هو أول من وصف بالحكمة.

يونان، ثم استخرجَ بذكائِه عِلْمَ الألحان وأوقعها تحت النَّسَبِ العددية، وادَّعى أنه استفاد ذلك من مِشكاة النبوَّةِ.

ثم سقراط أخّد عن فيثاغُورس، واقتصر من أصنافها على المعالم الإلهية، وأعرض عن ملاذ الـدُّنيا، وأظهر الخلاف على اليونانيين في الـدَّين، وقابـل رؤساء ذوي الشُّرْكِ بالججّج والأدلّة فئور العامَّة عليه، ولجأ ملكهم إلى قتلِهِ على ما يأتي ذكره مفصَّلًا.

ثم أفلاطن، ولم يقتصر على المعالم الدينية بل جَمَعَ إليها العلوم الطبيعية والإلهية والرياضية. وفي الأخير فوض التعليم والمدرسة إلى البارعين من للامذه، وتخلّى عن الناس لعبادة ربَّه تعالى. وفي زمانه ظهر الوباء فامرَهُمْ بعضُ أنبياء بني إسرائيل بإذن الله تعالى بإضعاف مُذْبح كان لهم على شكّل المحكّب ويرتفع الوباء، فابتنوا آخر مِثلة وأضافوه إليه فازداد؛ فعادوا إليه فأوحى الله تعالى إليه بأنهم ما أضعفوه بل قَرْنُوا إليه آخر مثله، وليس هذا بتضعيف المكتّب، فاستعانوا حينئذ بأفلاطن، فقال لهم: إنكم تأخرون عن الحكمة، وتنفرون عن الهندسة بأفلاطن فابتلاكم الله تعالى بالوباء عقوبة لكم، فإن للعلوم الجكمية عند الله تعالى مقداراً، ثم التي على اصحابه بأنه لكم، فإن للعلوم الجكمية عند الله تعالى مقداراً، ثم التي على اصحابه بأنه من المكتب ذلك المذبح، فلا حيلة غيرة، فعبلوا على استخراجه، وتمسوا العمل بتضعيفه، فارتفع الوباء فامسكوا عن ثلب الهندسة وغيرها من المعالم العقلة.

ثمُّ أرسطو، وكان يسمَّى في حداثته الرُّوحانيُّ لفرَّط ذكائه، وكان أفلاطُن يسمِّيه العقلَ. وفي أيَّامه استنبُّ المُلكُ لـذي القرنيْن، وانقمع به الشَّركُ في بلادِ يونان، فهؤلاء الخمسة كانوا يوصَفُون بالجِكْمة، وليس بعد هؤلاء حكيمُ يسمَّى بها كـلُّ واحـدٍ ينتسبُ إلى صناعةٍ مثـل أَبُقْراط الـطبيب، وأوميرس الشاعر، وأرشَميذُس المهندس، وديوجانِس الكلب، وديمقراطيسُ الطبيعيِّ.

قال وقد تعرُّض جالينـوس لمًّا كثُـرتْ مصنفاتُـه في الحكمة أن ينتقـلَ عن

لقب الطّب إلى لَقَبِ الفلسفة والحكيم، فهزَوْوا به وقالوا له عليكَ بالمراهِم والمُسْهِلات وعلاج الفروح والحُمِّيات، فإنَّه مَنْ شهِدَ على نفسه بأنّه شاكَّ في العالم أقديمٌ هو أم مُحْدَثُ، وفي المعادِ أحقَّ هو أم باطلٌ، وفي النفس أجوهَرُ هي أم عَرَضَ لَمُنْخَفِضُ الدُّرجةِ عن أنْ يُسمَّى حكيماً، فهذا هو كلامُ العامِريّ.

ثم ذكر علماء السير أنه نشأ بعد هؤلاء جماعة سلموا الأصول الصحيحة لمن تقدّمهم، ثم اشتغلوا بتصفّع الجزئيات لتصغ لهم صناعة ما، فاقتصروا من النظر على تلك الأراء المحسوسة، وأخذوا أكثر براهينهم عن الأوائل، فهم وإنْ كانوا فاضلين ليس لهم قوة على تحقيق أصول صناعتهم أي مباديها مثل جالينوس وبطليموس وأمثالهم، فكلُّ واحد اشتغلَ بالتجربة وحكاية أصحاب التجارب، واستعملَ القياس بتسليم الأصول والمُقدَّماتِ التي بنى علها، وجالينوس أثْمَبَ نفسه حتى صنَّف كتاباً قيماً يعتقده، واعترف بالجهل والتقصير والحيرة فيما أنفبَ الحكماء به أنفسهم، حتى قبال الإسكندرُ والإفروديسيّ في حقّه: إنْ جالينوس غيرم ثمانين سنةً من عمره حتى حصل على الإقرار بأنه لا يَقلَمُ.

وأما في الفروع الطَّلِيَّةِ فلا كلامَ في تبريزِهِ فيها، ولم يبلُغ ِ الدرجـةَ العاليـةَ مِنَ الحكمةِ. وأمَّا أفلاطون وسقراط وفيثاغورس وغيرهُم من الأوائل فإن كُتُبهُم وكلامَهُم مملوة بالرموز والالغاز.

وكانوا يفعلون ذلك لثلاثة وجوه:

ـ أحدُها الكراهةُ لئلاً يغوض على أسرار الحكمة أحدٌ مئن ليس لها بـأهل فتصير عُدَّةً له على اكتساب ضربِ من القزازة.

ـ والشاني أن لا يتوانى الماشقُ لها في بـذل العنايـة لاقتنائهـا وإن لحقَّتُهُ المشقَّةُ في تحصيلها، ويستصعبُها الكشلانُ(ا) لغموضِها فيزدريها.

<sup>(1)</sup> أ: ح. ذ.: الإنساذ.

ـ والشالث تشحيذُ الطّباع ِ بـاستلذاذ الفِكْر لشلاً يحتىاج المتعلّمُ إلى طيب الدُّعَةِ ورَوْح النّفس، ويقبل بجهده على تفهيم ما يُنْفُرُ عنه.

وذَكَرَ فَرْفُورْيُوس أَن ثَالِيسَ المَلْطِيُّ ظهر في سنة ثلاث وعشرين ومائة من مُلْك بُخْتِنصَر، وغلب خُسْرُو بن دارا على مدينة أشيسة (() والرُّوم، وفي زمانه كان ما قَتَلَ بُخْتِنصر أميراً مِنْ أَمراء بَهْراسَب وماني، كان في عهد شابور بن أردَشير صلَّى النبي عليه السلام في فلسطين، ونجَم في زمانه ديمقراطيس وانكساغورس في يونان بالفلسفة. وفي مُلْكِ بَهْمن الفاضل ظهر ديمقراطيس وإبقراط وشُهِرَ أَبِقراط بالطُّبُ. وفي مُلْكِ دارا بن ارْدَشِير عَرَف اليونانيون كتابتَهم التي هي على أربع وعشرين حرفاً، ولم يكن لهم قبل ذلك إلاّ ستَة عشر حرفاً استُخرَجَ أربعة أو أكثر. عشر حرفاً النمان وُلِدَ افلاطون، وفي سنة (2) عشر من مُلْكِ اردَشير بن دارا كان أفلاط من حدثاً متعلماً يتُلمَدُ لشقراط.

وسات سُقراط بعد أن مهر أفلاطون في الفلسفة، فقام مقامة، وأظهر فلسفته وتعاليمَة وجلس على كرسيَّة، وفي أوّل سنة من ملكه وُلد أرسطاطاليس، فلمَّا أنَّ عليه سبعُ عشرة (أ) سنة سلَّمة أبوه إلى أفلاطن، فمكّ يعلَّمه نيِّفاً وعشرين سنة. وفي زمن اردَشير الشاني ملك على بلاد مقدونية من بلاد اليونانيين فيلِيْس أبو الاسكندر. وفي سنة ثلاث عشرة من مُلكِ أردَشير هذا وُلدَ الإسكندر، ولسنتين (أ) بقِيَتا من مُلكِ أرسخو مسات أفلاطون. وفي زمانه أخصِرَ في مدينة رُومية من الناس، فمكنوا في الإحصار ثلاث سنين، ثم كُلُوا وأغياهم الحساب العدًّ، فأمسكوا.

وفي زمان دارا آخِر ملوك فارس تملُّكَ قيلبس والد الاسكندر على بالاد

<sup>(1)</sup> أ: ح. ن. : اثبنة.

<sup>(2)</sup> ا: ح. ن.: ست.

<sup>(3)</sup> أ: سبعة عشر. (والصواب ما أثبتناه).

<sup>(4)</sup> ا: ح. ن. : وعشرين.

اليونانيين، وصالح دارا على خراج يؤدِّيه، وهلك بعد هذا في السُّنةِ الخامسةِ من مُلْكِ دارا.

وذكر ابراهيم النديم في تاريخه ما يـدلُّ على أنَّ جالينوس كان بمـد زمان عيسى عليه السلام، وهو ما ذكرناه سالفاً.

ثم قال أيضاً إن جمهور الناس لا يمكنهم أن يفهموا شبئاً من ذي الأقاويل البرهانية، ولذنك صاروا يحتاجون إلى رموز ينتفعون بها، يعني رموز الأنبياء عليهم السلام، فهُمْ ينتفعون بها منفَعة ليست بالبسيرة من التصديق بأشياء بغير بُرهان، وإلا فما كان يفهم البدوي الجلف، والعبراني الكثيف الصرف، حقائق الأشياء عند التصريح بها بل كان يجحد. ونجم فيناغورس في زمان دارا الثاني.

قال وقد افتتع ملوك فارس كُور اليونانيين والرَّوم، وغَلبوا عليها وعلى مُدُنِ كانت معادية لكتَبِهم المشتملة على الحكمة كالجزيرة والشام ومِصْرَ وغيرها، فاخذوا ما كان فيها من كُتُبِ الحكمة والنجوم والهندسة والموسيقى والجيل. وأهدى من الكتبِ ملك الروم لشابور ذي الاكناف، فلذلك تهيئاً في المُوس من أبدع آلة المُود العجية النائلة جميع آلاتِ المسوسيقى، والذي استخرجه لم يذكر اسمَهُ مخافة أن ينسبوه إلى اللهو واللعب والبطالة، ولم تكُنْ هذه الآلة في زمن بطليموس ونيقومانيس لانهما لم يذكراها في كتابيهما.

قال: وبطليموس لم يكن في عصره ببعيدٍ عن ابتداء عصر أردشير بن بابك.

قال: وأمَّا عِلْمُ النجومِ فابتداؤه كان من بابل من جهة الكلدانيين، وذلك قبل زمان ابراهيمَ عليه السلام، وسَبَّهُ إقبالُهم على صناعةِ الفلاحة والملاحّة، وهما لا يستغنيان عنها، وكان يُعينهم على ذلك صفاءُ الجوَّ في بلادهم ولطافةُ طباعهم، وذكاءُ أذهانهم، وخفَّةُ أرواجِهمْ.

وأمَّا الهندسةُ فابتداؤهما من مصر بسبب احتياجهم إليهما لأجُلِّ النيل

والمزارع وكشح ِ النَّيلِ عن مزارعِهِمْ في كل سنة.

وامًا اللَّحونُ (أ) فأول من أبدعها قوم من اليونانيين يُقالُ لهم ثامس فيما بين قسطنطينية وسقلية لِكَثْرة ما نبالهم من الحروب، فبوضعوا أداتين إحداهما للجراةِ وتحريضهم على لقباء عدوهم، وإزالة الجبنِ عن صدورهم ببالألحان القادِحةِ لنارِ الغضبِ المَهُوَّنَةِ للنُّوبِ.

والأخرى لترهيب قلوبِ أعدائهم(2)، وتشويه عقولهم، وتوليَّةِ فكرهم بالألحان المُجزعة المؤدِّيّةِ إلى النكول ِ

وأمّا علمُ الحساب فأوّل من فتَقَهُ الْهُلُ قِرشَ أعني أهل حِمْصَ ومن يليهم، لأنّهم كانوا تُجاراً مسافرين يحتاجون إلى الحساب.

وأمّا علم الطبائع فمن الشام، وسبَّبُهُ الـوباءُ، كــان يكثُرُ بنــواحيهم، ويعُمُّ، فاضطرُّوا إلى الاستعانةِ بالقِوى الطبيعية.

وذكر أبو سهل بن نوبخت في كتاب النهمطان أنه قد كشرت صنوف العلوم وأنواع الكتب ووجوه المآخذ التي اشتق منها ما تبدل عليه النجوم، فما هو كائن منها قبل ظهورها على ما وَصَفَ أهل بابل في كتبهم، وتعلم أهل مصر منهم وعبل به أهل الهند في ببلادهم على مثال ما كان الخلق عليه قبل مفارقتهم المعاصي وارتكابهم المساوى، ووقوعهم في لجج الجهالات، فإن ذلك قد بلغ بهم على ما ذكر في الكتب القديمة الفاية حتى صاروا حيارى ضُلاًلاً لا يعرفون شيئاً، فلم يزالوا على ذلك حيناً من الدهر حتى نشأ مِن فراريهم وأعقابهم مَن أيد بالتذكّر لتلك الأمور والفطنة لها، والمعرفة بها، والعاضي من أحوال الدنيا ومن شأنها، وسياسة أولها، والمستأنف من والعبر أوسطها وعاقبة آخرها، وحال سكانها، ومواضع أفلاك سمائها، تدبير أوسطها وعاقبة آخرها، وحال سكانها، ومواضع أفلاك سمائها، ودرجها ومنازلها، وجميع أنحائها، وذلك على عقد جَم الملك. وعرفت ودرفيا

<sup>(1)</sup> ح.م.: اللحون أو ألحان جمع لحن أو نغم.

<sup>(2)</sup> أَ: ح. ن. : للموت.

<sup>(3)</sup> أ: ح. ن.: الدنيا.

العلماء ذلك، ووضعوه في الكُتُب، واوضحَتْ ما وَضَمَتْ منه، ووضعت مع وضعها ذلك الدُّنيا وجلالتها ومبدأ أشياتها وتأسيسها وحال العقاقير والأدوية. وكانوا على ذلك بُرْهَة من الدُّهْرِ حتى مَلَكَ الضحاك بن مي في (١) حِصَّةِ المشتري وتوبيه (١). وسلطانه، فبنى مدينة أشتن اسمُها من اسم المُشتري، فجمَعَ فيها العلم والعلماء، وبناها اثني عشر قصراً على عدَّة بروج السماء، وسمَّاها بأسمائها، وخزن فيها كُتُبَ أهل العلم، وأسكنها العلماء، فانقاد لهم العالم، وأسكنها العلماء، فانقاد

ومنهم هِرْمِس البابليّ وتنكلُوشا وطيفورس وغيرُهُمْ من الأفاضلِ ، ومازالـوا على أحوالهم مقيمين إلى أنْ بعَثَ الله تعالى نبيّاً في زمانهم، فـانكروا نبـوَّتُهُ، فاختلطت أحوالُهُم وتشتَّتُ أمورُهم.

وقام كلَّ عالِم منهُم إلى بلدٍ يسكنهُ ويترأسُ عليه، فسقط هُرْمُس إلى مِصْرَ وكان من أغلَبهم وأعقَلهم، فملكها وغمرها، وأظهرَ علمه فيها، وبقي جلَّ ذلك ببابل إلى خروج الاسكندر، فهدَمَ تلك العمائر، وأخد من العلم المنقوش فيها، واستنسخ ما احتاج إليه من النجوم والطَّبُّ والطبائع، وبعث بها إلى أرض مصر، وبقيَتْ أشياءُ بناحية الهندِ والصِّين.

وكانت الفُرْسِ نسختها على عهدِ نبيَّهم زرادشت وحماماسب حَــَذَراً منهم مِنْ فعلةِ الإسكنـلـر، وغَلَبَهِ على بـلادهم وإهــلاك مـا قَــدر عليــه من كتبهم وعلومهم، فدرس العلم حينئذٍ بالعراق، وقلَّ، وصار النــاس أصحابَ عصبيَّةٍ وفِرْقةٍ، وصار لكُلُّ طائفةٍ منهم ملكً، فسُمُوا ملوك الطوائف.

ولم يزلُ أهلُ بابل مقهورين مغلوبين إلى أن ملك أردَشير بن بابَك من نسل ساسان، فجمَعَ أمرَهم، وأعلى كلمتَهُم، فبَعَث إلى الصين والهندِ

<sup>(</sup>۱) أ: ح، ذ.: في.

<sup>(2)</sup> ا: ح. د. : ونوبته.

والروم، فجمع العلوم والكتب مما قير عليه، وفعل ابنة شابُورُ مثل ذلك (١)، وكتب الكتب بالفارسيَّة على ما كان هريس البابلي ودُورينوسُ السرياني وقندوزس اليوناني من اشينية (٤) وبطليموس الإسكندراني وقرماسب الهندي، فشرحوها وعلموها الناس على مثل ما كان أخذوا من جميع تلك الكتب التي كان أصلها من بابل ثم جمعها وأَلفها. وكذلك فعل كسرى انُوشَرُوان بعدهما كذلك لمحبَّة العلم والعمل، ولأهل كل زمانٍ ودَهْرٍ تجارُبُ حادثةً وعلمٌ مُجَدَّدٌ لهم على قَدْرِ الكواكِب والبُروج الذي هو وليُ تدبير الزمان بامْرِ الله تعالى.

قال أبو مَعْشر<sup>(2)</sup> في اختلافِ الزيجات: إن ملوكَ الفرس بلغوا في عنايتهم بصيانة العلوم وحرصهم على بقائها على وجه الدهر وإشفاقهم عليها من أحداث الجوَّ وآفات الأرض أن اختاروا لها من الورَقِ أَصْبرَها على الاحداث وأبقاها على الدهر وأبعدها عن التعفُّن لحاء شجرِ الخذْنك، ويسمَّى التوز، وبهم اقتدى أهلُ الصين والهندِ والأمم، واختاروها لِقِسِيَّهم لصلابَتِها ومعاشها على القِسِيَّة الشعرِ،

ثم طلبوا لها بعد ذلك من بقاع الأرض وبُلدان الأقاليم أصحَها تُربةً واقلُها عُفُونةً وأبْصدها من الزلازل والخسوفِ وأبقاها على الدهرِ بناءً، فلم يجدوا أجمع لهذه الأوصاف من أصفهان؛ ثم فتُشوا عن بقاع هذا البلد فلم يجدوا أفضل من رستاق جيًّ، فجاؤوا إلى مُهَنَّدٍ وهو في داخل المدينة المسماة بجيًّ فأوعوه علومهم، وقد بقي إلى زماننا هذا، وهو يُسمَّى سارويه (١٥)٥٠).

ومن هذا البنية ذرى الناس من بناها لأنَّ قبْلُ زمانِنا هذا بسنين كثيرة

<sup>(1)</sup> أ: ح. ذ. : بعده.

<sup>(2)</sup> أ: ح. ن. : أثينة.

<sup>(3)</sup> أبو مشر: جعفر بن محمد بن عمر البلخي: ت: 272 هـ / 886 م، عالم فلكي مشهور، أصله من بلخ وأقام ببغداد وتوفي بواسط. من تصائيفه: المدخعل الكبير، هيئة الفلك، الأمطار والرياح، مواليد الرجال والنساء وغيرها.

<sup>(4)</sup> أ: ح. ن. : سارُوم.

<sup>(5)</sup> ح. م.: وردت هذه القصة أيضاً في كتاب الفهرست، ص 301.

انهدمت من هذه نـاحيةً، وظهـروا فيها على أزّج معقـودٍ من طين الشقيف فيه كُتُبٌ كثيرةً من كُتُبِ الأوائلِ، مكتوبةً في لَحاء، التّوز، مودوعةً أصناف علوم الاوائل بالكتابة الفارسية القديمة.

فوقَعُ بعضُها إلى مَنْ عنى به فقراءه، فوجد فيه كتاباً لبعض ملوك الفُرْسِ المتقدِّمين أنَّ طمهورت المُلِكَ الفاضلَ المُجبُّ للعلومِ وأهلِها قد انتهى إليه خبرُ الحدثِ الغربي الذي كان من جهة الجوَّ في تتأبُع الأمطار هناك وإفراطها في الحدوام والغزارة وخروجِها عن الحدَّ، وأنه كان من أوَّل يوم من سني مُلكِه إلى أوَّل يوم من بَدْو هذا الحدث الغربيِّ مائتان وواحد وثلاثون سنةً وثلاثمائة يوم.

وأنّ المنجّمين كانوا يخوّفونه من أوّل ابتداء مُلكه بعدي هذا الحدث المغربي من ناحية المغرب إلى ما يليه من جانب المشرّق، فأمّر المهندسين بليقاع الاختيار على أصح البقاع، فاختاروا لها موضع البنية سارويه، وهي قائمة إلى الساعة، فأمّر ببنائها، ونَقلَ إليها علوماً كثيرة مختلفة الاجناس، وأنّه كان فيها كتابٌ منسوبٌ إلى بعض الحكماء المتقدّمين فيه سنون وأدوارٌ معلومة لاستخراج أوساط الكواكب وعِلل حركاتها، وكانوا يسمّونها أدوار الهزازات.

وجميع القدماء(١) من الهند والكلدانيين، وهُمْ سكان بابل كانوا يستخرجون الأوساط من هذه السنين والأدوار، واستخرَجَ المُنجَّمون منه في ذلك الـزمان زيجاً سمُّوه زيج الشهرزار ومعناه: ملكُ الزِّيجات، فهذا لفظ أبي معشر.

ويُقالُ إن الصاحِبُ ابن العميد وَجَدَ في سور هذه المدينة صناديق فيها كتب، فأنفذها إلى بغداد، فاستخرجها بعضهم. وسارُويه من الأبنية العجيبة القديمة المُعجزة البناء، وهي في المشرق تشبِهُ الأهرام التي بمصر في الجلالة وإعجاز البناء.

ويُقالُ إنَّ المنطقُ والحكمةُ التي ألُّفها وهـذَّبها أرسطاطاليس أصل ذلك

<sup>(1)</sup> أ: ح. ن. : الحكماء.

مأخوذ من خزائن الفُرس حين ظفر الاسكندر بدارا ويلادِهم، وأنّه ما قـدرّ أرسطو على ذلك إلاّ بمدد كُتُبهم ومعاونَتِها، ولا شكَّ ولا خفاء عند من أدرَكَ طرفاً من الأمور الشريفة والحكمةِ الصحيحة(١) مقدار جكّمةِ فارس وشرفها.

وكان فيهم ملوك أفاضل مثل كَيُومَرت وطَمْهُورث وأفريدُون وأردَشير بن بابك وكيخُسرو وغيرِهم من الملوك العارفين بحقيقة الحكمة، ومثل حاماسُب وفرشاوش وبُسرُرجُمهرُ وغيرِهُم من الأجلَّة والحكماء الأعِرُّة. لكن من دأب الأسود الإلهية والأحوال السماوية أن تنتقل الحكمة والمُلك من جيل إلى جيل، ومن قوم إلى قوم ، فسُبحانَ الأزليّ الأبديّ الدائم الغيرُ المتغيرُ على مرَّ الدهور والأعصار.

ويقال: كانت الحكمة في قديم الزمان ممنوعاً عنها إلاّ مَنْ كان من أهلها ومَنْ يَتَقَبُّلها طبعاً، وكانتِ الحكماءُ تنظرُ في مواليد مَنْ يريدُ الحكمةَ والفلسفة، فإن علِمَتْ أنَّ في صاحب المولد في مولدهِ حصول ذلك استخدموه وإلاّ فلا.

وكمانت الفلسفةُ ظماهرةٌ قبْـلَ المسيح عليه السلام في اليـونــانيين، فلمَّــا تَنَصَّرَتِ الرومُ مُنِمُوا عنها وأحرقوها۞ وحرَّموا الكلامَ فيهما إذْ كانت في الــظاهر بضدً الشرائع النبوية ثم إن الرومَ رجعت إلى مذاهب الفلاسفة.

وكـان السَّبُ في ذلك ملك أيـوليانس، وكـان ينـزِل بـانـطاكيـة، ووزُر لـه باسَطْيُوس<sup>(د)</sup> شارِح كُتُب أَرْسُطُو

ثم لمَّا قصدَهُ شابورُ ذو الاكتـاف وظَفِرَ بـه سار إلى أرض العجَم حتى بلَغَ جُنَّدُ شابور فحاصرها وصَعُبَ عليه فتحها.

<sup>(1)</sup> أتح، ذ.: في،

<sup>(2)</sup> ا: ح ن : وأخرجوه.

<sup>(3)</sup> أ: ح. ن. : بامسطوس.

ب: ئاسطپوس.

ثم إنَّ شابورَ تخلِّصَ من سِجْن الروم، وطوى البلاد حتى دخل جُند شابُور وخَرَجَ بمَنْ فيها إلى الروم، فهزمهم (ا وقتلوا أيوليانس، ووَلَى عَوْضَهُ قسطنطين الأكبر؛ فعاد المنْعُ من الاشتغال بالفلسفة، وبالجملة بحسَبِ رغباتِ الملوكِ والأمراء والأكابر تظهرُ الجِكْمَةُ والفلسفةُ، وبحسب نفرتهم عنها وعداوتهم لها تختفى. وهكذا دأْبُ الدنيا أبداً وأزلاً.

فهذا خَبَرُ الحِكْمَةِ والحُكماءِ على الإجمال ِ، وستأتي الاحوالُ مفصّلةً إن شاء الله تعالى .

وأمّا سَبُ ظهورِ الفلسفة في المِلّةِ الإسلامية فبسَبب مصاحبةِ بعض الاكابر قوماً من الفلاسفة العارفين باللَّفتين أعني: اليونانية والعربية، ونقْلِهم شيئاً من الكلماتِ الحِكَبيَّةِ والكُتُبِ من اليونانية إلى العربية، فاوَّلُ نقْل كان في الإسلام كان في زمن بني أميَّة، وذلك أنَّ خالد بن يزيد لِهَـوَس كان لـه في المسنعةِ أمَرَ بنقل الكُتُبِ التي في الصنعة. وهو أولُ نقل كان في الإسلام.

ونقلَ الديوان من الفارسية إلى العربية في زمن الحجَّاج. فأمَّا الديوان بالشام فكان بالسروميَّة، فنقلَهُ منصدور بن سرحون في زمن هشام بن عبد الملك، ونُقلَ في زمن بني العباس على التدريج في كلَّ وقتٍ بعضُ الأشياء، وكان المأمونُ أصلًا عظيماً في ذلك.

ويُقال إنه رأى في المنام شيخاً يميلُ وجُههُ إلى الشُّفْرَةِ عليه ثيابٌ منسوجةً بالذهب جالسُ على سُدَّةٍ، قال: فهبتُهُ إلاّ أنّي مع ذلك دَنَوْتُ منه فقُلتُ له: من أنت؟ فقال: أنا أرسطاطاليس الحكيم. قال، فقلتُ له: إني أسألُكَ عن أشياة. فقال: سل. فقُلت له: ما الحُسْنُ؟ فقال: ما حسنَ عند العقل. قال، فقلتُ له: ثم قلت له: ثم قلت له: ثم ماذا؟ فقال: ما حسن عند الشُّرْع. قال، ثم قلت له: ثم ماذا؟ قل المُرْفِ. ثم قلت له: ثم ماذا؟ قال: ثم لا ثُم. ثمُ

<sup>(</sup>۱) أ: ح. ن. : فقهروهم.

قال: ما كان في الذَّهُب (أ). فليكُن عندك كالـذَّهُبِ، فلما استيقظ اعتقـد في جميع أنواع علوم الحكمة، وأطلق جميع أنواع علوم الحكمة، وأطلق الجرايات والوظائف على أن ينقلوا العلوم الجكبيَّة إلى العربية. وأنفَذَ رسولاً إلى ملكِ الروم يطلُبُ كُتُبَ الحكمة، فسَيْرُ له جُملَةً من الكتب، وكذلك فَعَلَ بنو موسى، وكثرُ بعد ذلك الطَّلَبُ حتى كان بعضُهُمْ يذهَبُ إلى الروم ويبذُلُ الأموالَ ويطلُبُ الكتبَ وينقلُها إلى العربية.

## 

فكان في أوَّلِ الدورِ الأول بعد خرابِ الرَّبع المسكونِ بالطوفانِ، وهو أوَّلُ مَنِ استخرجَ الصنائِعَ والآتِها وعلَّمها أولادَهُ، واستخرجَ ايضاً العلومَ ودوَّنها لإولادِه، ورأيتُ بعض كتبِه في التعفينات وبعض الصنائع (٥) والعلوم وعلم الاسماء في قوله تعالى: ﴿وَعَلَمُ آدَمَ الأَسْمَاءُ كُلَهَا﴾. وعاش دهراً طُويلاً، وكان رجلاً فاضلاً عظيمَ القدْرِ جليلَ الشَّانِ أوَّل أنبياءِ الله تعالى ورُسلِهِ عليهم الصلاةُ والسلامُ.

#### 2 - ولده شيث (عليهما السلام)

ثم ولدَّهُ شيث عليهما السلامُ، وهو أوزيا الأوَّلُ، وهو أيضاً اغاثـا ذيمونَ أستاذ هرَّمس الهرامِسة المسمَّى عنـد<sup>(د)</sup> (الرَّبُّ تعـالى) بأدريسَ عليـه السلامُ، وهو أوَّلُ مَنْ أُخِذَ عنه الشريعةُ والحكمةُ، والصَّابيةُ تُنتسبُ إليه وتعترف بنُبوَّتِه، ولهم كتبُ أحكـام، بعضها منسوبـةً إلى شِيْثَ عليـه السلامُ، وبعضها إلى

<sup>(1)</sup> أ: ح. ن.: قال.

<sup>(2)</sup> أ: ح. ن. : المذكورة.

<sup>(3)</sup> أ: حَ. ن. : الغرب.

يحيى بن زكريًا عليه السلامُ، ولا يقولون بقيمة الأجسادِ بل الأرواحِ .

ولهم كتنابةً وحروفٌ بالنَّبَطِيَّةِ قسديمةً على هجساء أَيْجدُ، وليس لهم أب ت ث. ولهم كتابٌ يسمونهُ الزَّبور(١)، الأولَ وهو مناثةً وعشرون سورةً، كبارُ وصغارٌ، وقَبْلتُهم بيتُ المقدس، واللهُ أعلمُ بمسكنِهِ منَ الأرض، ولملَ الأظهرَ أنّه كان بالشام أو بصعيدِ مصرً.

ومن كـلامه قـال: إنّـه(<sup>2)</sup> يجب أن يكـونَ في المؤمنِ الحقيقي ستُّ عشـرةَ خصلةً:

1 - المعرفة بالله تعالى وملائكته من السمائيين والروحانيين وحملة العرش وألهل طاعته.

2-معرفةُ الخيرِ والشرَّ، أما الخيرُ فليُسرغَبْ فيه، وأمّا الشرُّ فَلْيُحــــــــــــُرْ مِنْ فعلِهِ.

3 ـ السَّمــُعُ والطاعـةُ للملِكِ الرحيم الــذي استخلفَهُ اللهُ تعــالى في الأرض وملَّكُهُ أمْرَ البلاد والعباد.

4 ـ بِرُّ الوالديْنِ.

اصطناعُ المعروفِ بقدْرِ الطاقةِ<sup>(3)</sup>.

6 - المواساة للفقراء.

7 ـ التعصب للغرباء.

8 ـ الشجاعةُ في طاعةِ اللهِ تعالى .

9 ـ العصمةُ عن الفجورِ .

<sup>(1)</sup> ب: النور الأول.

<sup>(2)</sup> أ: ح. ن. : انه.

<sup>(3)</sup> ب: بقدر الطاعة.

- 10 الصبرُ بالإنابةِ واليقين.
  - 11 ـ صدقُ اللَّهُجَةِ.
    - 12 \_ العدلُ(١).
  - 13 ـ القنوع في الدنيا.
- 14 ـ الضحايا والقرابينُ شكراً لله تعالى على ما أوْلَى من النِعَم لخلَّقِهِ.
  - 15 ـ الحلمُ وحمدُ اللهِ تعالى على مصائبِ الدنيا من غير تململ .
    - 16 ـ الحياء وقِلَّةُ الممارِاة.

وقـال ﷺ: سبيلُ العلِكِ كما يُجِبُ أن تكونَ رعِيّـةٌ تحت طاعته، كذلك يلزمُهُ أن يكون هو المتفقّدُ أحوالهُمْ قبل حـال, نفسِهِ في جمسِع أُمُورِهِمْ، لان صورتَهُ معهم صورةُ النفسِ في البدنِ.

وقال: إِنْ ظَنَّ الملِكُ أَنَّهُ يجمعُ مالاً من ظلم فقد ظنَّ عجزاً، ولا يجْمَـعُ الملِكُ المالَ إلاّ مِنْ عِمارةِ الارض.

وقىال: إنْ غفلَ الملكُ عن النَّـظرِ في أُمورٍ رعيَّتِهِ وجيوشِـهِ وأعدائِـهِ يــومـاً واحداً اشتغل فكره ووسوسَ خاطرهُ واشتهر عنه شهراً، وإنْ غفل يــومينِ حُـمِلَ ذلك عنهُ شهرين، هذا إن سلمَ عن أمرِ يبعثُهُ فيذهب بمُلكِهِ.

وقال: مَاأَحْسَنَ حالَ الرعيَّـةِ وأولياءِ المبلِكِ إذا كـان ملكهم لطيفُ العقـل، صحيحُ الرأي، عالماً بالحكمةِ، وما أسوأ حالَهُم إذا عدِمَ من هذه شيئاً.

وقال: إذا استهانَ الملكُ بصغيرِ الأشياءِ صار كبيراً، كـالعلَّةِ في البدنِ متى لم يُتداركُ علاجها ولُدتُ سقماً للبدّنِ.

وقال: إذا اغْتَرُّ بالملْقِ والمنطقِ اللُّطيفِ من عـدرُّهِ ولم يتفقد آشارَهُ ويتَتَبُّعْ

<sup>(1)</sup> أ: ح. ن. : بالإيمان.

<sup>(2)</sup> بين القوسين قد حذف من النسخة ب.

أعمالةً فلا يَأْمَنُ وثوبَةُ عليه؛ فإنَّ وثبـةَ الأسدِ على غفلةٍ سببٌ هــلاكِ الموشوقِ به.

وقال: سبيلُ الملِكِ أَنْ لا يَعْفَلَ عَن تعليم ولدهِ سائرَ العلومِ التي لها قوامُ مملكتِه، والعدلُ في رعيَّتِه، وسياسةُ جيوشِهِ، ولا يحسن له مـداومةُ الصَّيْـدِ واللَّهِبِ، ويلزمهُ الجدُّ، وتجنبُ الهزل.

وقال: يجب على الملِكِ أن يُظهر نعمتهُ على أهل الفضل والعلم وطالبه ليحثّوا أنفسهم في الزيادة.

وقال سبيلُ الملكِ إذا أرادَ أنَّ يستخدمَ متصرَّفاً في شيءٍ من أعماله أن يسألُ عن أخلاقه وصبره، وتدبيره لنفسه ومنزله، فبإذا كان حَسَنَ الخلقِ، شديدَ السياسةِ لسائرِ أحواله، وفيه الدِّينُ والصبرُ على الأشياء العارضةِ فيستخدمه، وإن كان ضِدَّ ذلك فلا.

وقـال: يصبـرُ في الأمــور فـإنّ الاستعجــالَ في الغضبِ. وقـال: القلوبُ الفارغةُ موكلةً بالشهوات.

وقال: صديقٌ في الله تعالى يودُّكَ خالصاً خيرٌ من أخ ٍ شقيقٍ يتمنَّى ميراثـك عاجلًا.

وقال: كلُّ شيءٍ يأْلُفُ جنسةً، والإنسانُ يالفُ شكله.

وقال: مَنْ لم يعرفُ مقدار جميل يُفعل به فاستبدلَهُ بالقبيح ِ كَفِعْل ِ العبيدِ. وقال: غُرْبَةُ المجهول ِ ذُلٌ.

وقال: أغنى الغنى صحَّةُ الجسم وأجَلُّ السرورِ سعةُ الصدرِ.

وقال: طاعةُ المحبَّةِ والوُّدِّ أرجى من طاعةِ السُّلُطنةِ والهَبْبَةِ.

وقال: نِعْمَ المُؤْدِبُ التجاربُ. ونِعْمَ الوفاءُ النَّظر في العواقب.

وقال: أفضلُ أمر الدنيا وأشرفُهُ الثناءُ، وفي الآخرةِ، النجاةُ في المعادِ.

وقال: العمرُ لا يحاوِرُهُ الجهالُ في الانفراد ولا مواصلةُ الأشرار.

وقال: الجهولُ عند السلطان الجاثر خيرٌ من العزيز العظيم الجاه عندهُ.

وقال: العُصْمُ خيرٌ مِنَ الوَلَدِ البَلِيدِ.

وقال: القُرْبُ مِنَ العاقِلِ القليلِ البختِ خَيْرٌ مِنَ الجاهِلِ الكثيرِ المال ِ.

وقال: الجكْمَةُ تُورِثُ صَاحِبَهَا فِراشَ التُواضُع. وبها ينالُ مصرفَةَ الامـورِ، وبمـا يُحسِنُ الثقـةَ وتنــزلُ الـرحمـةُ بعــل السلطان، ويُبتغى الـرضى، وينفق بالمساءلـة، وتجتمع الآراء ويــزدادُ الزرع، ويَكشر البِرُّ، ويــظهر الأخبــارُ وتقلُّ الذَّنوبُ.

[وقال: أطل من أحس الحكمةَ بغيرِ إمعانٍ، وجهلَ من ظنُ أَنَّ البهاءَ سبيلًا مع النَّعيمِ واللهُ أعلم](ا).

#### 3 ـ خبر هرمس الهَرَامِسَةِ

وزعم أبو معشر أنَّ الهرامِسَة كثيرةً، إلاَّ أنَّ أفضلهم وأعلمهم وأعظمهم ثلاثةً: أوَّلهم الذي كان قبل الطوفان، وتذكر الفرسُ أنَّ جده كيُّومرث وهو أحنوخ عند العبرانيين وإثريس عند العرب.

قال: وهو أوَّلُ مَنْ تكلَّمَ في الأشياءِ العلويَّةِ، ومِنَ الحركاتِ النجوميَّةِ، وأنَّ جده جيومَرث(<sup>2)</sup> عَمِلَ ساعات الليل والنهار.

وهو أوَّلُ من بني الهياكل ومجَّد الله تعالى فيها.

واوّل مَنْ تكلّم في الطب وألّف لأهل ِ زَمَانه قصائدَ موزونةً وأشعــاراً معلومةً في الأشياء المُلويَّةِ والأرضيَّةِ<sup>(3)</sup>.

<sup>(1) [...]</sup> الفقرة غير موجودة بالنسخة ب.

<sup>(2)</sup> ا: ح. ن. : خير مرد.

<sup>(3)</sup> ح. م.: الكلام الوارد هنا عن هرمس الأول والشاني والثالث بنسبه المؤلف إلى أبي معشر من كتاب الألوف، ويبرد نفس هذا الكبلام حوفياً عند ابن جلجل وينسبه أيضاً إلى أبي معشر.

وهو أوُّلُ من انذرَ بالطوفانِ، وأنَّ آفةً سماويةً تلحقُ الأرضَ من الماءِ والنار.

وكان مسكنة صعيد مِصْرَ فبنى الأهرام وودائنَ البرابي، وخاف هذا العلم بالطوفانِ فبنى البرابي<sup>(1)</sup>، وهو الجبلُ المعروفُ بالبوتاجية<sup>(2)</sup>، وصوَّرَ فيها جميع الصناعاتِ وصنَائعها نقشاً، وصوَّر جميع آلاتِ الصَّناعِ، وأشار إلى صغار العلوم برسوم لمنَّ بعلَهُ حشيةَ أن تذهبَ وُثبت في الأثر المرويِّ أنه أوَلُ من درس الكتب ونظر في العلوم ، وأنزِلَ عليه ثلاثون صحيفةً، وأوَّلَ مَنْ خاط الثياب.

وحكى عنه أبو معشر حكاياتٍ شَنِعَةً .

#### 4 ـ وهرمس الثاني

بابليُّ سكن مدينة الكلدانيينَ، وكان بعد الطوفانِ في مَدَينَة (أ) بابل، وهو أوَّل من بنى مدينة بابل بعد نُمْرُودَ الجبَّار، وكان بارعاً في الطب والفلسفة عارفاً بطبائع الأعداد. وكان تلمينهُ فيشاغُورس وجَدَّدَ مِن العلوم ما دشر بالطوفان، ومدينةُ الكلدانيين مدينةُ الفلسفةِ من أهل المشرق، وهُمْ فلاسفةُ الفرُس حُذَّاقُ.

### 5 ـ وهرمسُ الثالثِ

كان بعد(4) الطوفان، وهو صاحبٌ كتابِ الحيوانِ فواتِ السُّموم.

وكان فيلسوفاً طبيباً جوَّالًا في البلادِ عالماً بِنَصْبِها وطبائع أهلها.

وله كلامٌ في الكيمياء، وتلميذهُ أسقُلومُوس، وله أخبارُ شنعةً وقصصُ بِشَمَّةً.

 <sup>(1)</sup> ح. م.: قصة الإبنة بمصر يقال لها البراي من الحجارة المظيمة ـ (وقد يقصد بها الاهرامات) وردت أيضاً بالفهرست ص 418.

<sup>(2)</sup> أ: ح. ن.: باليونانية.

<sup>(3)</sup> ا: ح. ن. : تدبير.

<sup>(4)</sup> أ: ح. ن. : وقت.

وُلِذَ هَرْمِسُ الهرامِسَةِ بَعِصرَ فِي مدينةِ مَنْف وهي على اثني عشر ميـلاً من الفُسـطاطِ، وكانت دار الحكمة حتى بُنيتْ الإسكندريَّةُ، فَتُقِلَتْ منهـا. وهـو باليونانيَّةِ إِرْمِسْ، وإنّما تُحرَّب، فقيل: هُرْمِسْ. ومعنى أرْمِسْ: تُطارِدُ.

يسمى أيضاً عليه السلام عند اليونانيين: طَـرْسَمِينَ، وعند العــربِ: إِدْرِيس، وعند العِبرانيين: أَحُنوخُ.

وهو ابن تارَحْ بنْ مَاهَلْلِيل بنْ قينان بن أنوش بْنِ شِيث بْن آدَمْ عليه السلام. كان قبل الطوفان الكبيرُ الذي غَرْقَ الدنيا، وهو الطوفان الأوَّلُ.

وكان بعده طوفان آخرُ غُرُقَ أَهْـلَ مِصرَ فقط؛ وكـان في بدايـة أَمْره تلميـذاً لغَاديمَون(١).

#### 6 ـ غاديمون

وكان غَاديمُون النَّبيُّ عليه السلامُ أحدَ أنبياءِ اليونـانيين والمصريّين، وهـو أوْرِيَا النَّانِي وإدّريسُ أوْرْيَا الثالث، وتفسير اسم غاديمُونَ: السَّعيدُ الجدِّ.

وخرج هِرْمِسْ مِنْ مِصْرَ وَدَار الأرض كلّها، وعاد إلى مصر فرفعه (2) تعالى، ورفعناه مكاناً علياً، وذلك بعد اثنين وثمانين سنة ودعا الخلائق من سآتر أهل الأرض إلى الباري سبحانة وتعالى باثنين وسبعين لِساناً أتاهُ الله تعالى الحكمة بمناطقهِمُ وعلَّمَهُم وادَّبَهُم وبنى لهم مائة مدينةٍ وثماني مدنٍ عظيمةٍ أصغرَها الرُّهَا، وعلَّمَهُم العلومُ.

وكان أوَّلَ من استخرج علمَ النجوم. وأقام لأهلِ كلَّ إقليم سُنةً تليَّقُ بهم وتُقاربُ آراءهُم، وخدمه الملوك وأطاعه أهل الأرض كلها، وأهل الجزائر التي في البحار، وخدمه الملوك الأربعة، كُلُّ واحدٍ منهم وُلِّي بـامْرِهِ عليه السلام الأرض كلها.

<sup>(1)</sup> أ: ح. ن.: النصري.

<sup>(2)</sup> أ: ح. ذ. : الله إليه قال الله .

فَأُوَّلُهُمْ إِيلاوسُ وتفسيرهُ: الرحيمُ.

والثاني: ابنُه لاَوُسْ.

والثالث اسْقَلْبِيُوسْ.

والرابع آمون، وهو ابو سَيْلُوخَسْ.

ودعا إلى دين الله عزَّ وجلُّ والقول ِ بـالتوحيـدِ، وعبادَةِ الخـالِقِ، وتخليص ِ النفـوس، من العذابِ، والحظِ(۱) على الـزهدِ في الـدنيا، والعمــل بالمــدل ِ، وطلبِ الخلاص في الأخرةِ.

وأمرهُمْ بصلواتِ ذكرها لهم عن صفاتٍ بينها لهم، وصيام في أيام معلومةٍ من كل شهرٍ، والجهاد لأعداء الدين والزكاة في الأموال، ومعونة الضعفاء، وغَلَظَ عليهم في الطهارة من الجنابة والحيض ومن الموتى وأمَرَهُمْ بتحريم أكل الخزير والجمل والحمار والكلب والبصل والباقلاء وكل ما يضر بالدماغ وغيرها من الماكل. وحرم السكر من كل شيء من المشروبات وشدد فيه أعظم تشديد، وجعل لهم أعياداً كثيرةً في أوقاتٍ معروفةٍ وصلواتٍ فها وقرباناتٍ.

ومنها لدخول ِ الشمس رؤوسُ البروج.

ومنها لرؤية الهلال وأوقات القرانات، وكلَّما صارتِ الكواكب إلى بينوتها وأشرافها وناظرتُ كواكب أُخر قرُّبُوا قُرباناً، والقرابينُ فيما جاء به ثلاثة أشياء: البخور والذَّبائح والخمرُ، ويقرُبُون من باكنورةِ الأشياءِ من الرياحينِ النوردَ، ومن الحبوب الحنطة والشَّميرَ ومن الفاكهة العِنْبَ ومنَ الأشربةِ الخمر. ووعدهم أنّه سيأتي بعده عدَّة أنبياء.

وعرُفهم أنّ من صفاتِ النبيّ المبعوثِ أنّ يكونَ بريشاً من المذمومات والآفاتِ كلها، كاملًا في الفضائل الممدوحاتِ كلها لا يقصر عن مسألةٍ يُسألُ

<sup>(1)</sup> وكذاه في وأه والصواب: الحض.

عنها مِمًا في السَّمُواتِ والأرضِ ، وأن يدُلُّ على ما فيه الشفاءُ من كُلُّ المر وأنْ يكونَ مستجاب الدعوة في كُلُّ ما طلبة مِنْ إنزالِ الغيثِ، ورفع الأفاتِ وغير ذلك من المطالبِ، وأن يكون مذهبه ودعوته المذهب الذي به يصلح العالم ويُكثِرُ عمارته .

ورتّب الناس ثلاث طبقات: كهنّةً ومُلوكاً ورعيّةً، ومرتبةً الكاهنِ فوق سرتبةِ المبلكِ، لأنّ الكاهنِ يسألُ الله في نفسه وفي مَلِكِهِ وفي رعيته، وليس للمبلكِ أن يسالَ الله تعالى في شيءٍ إلاّ في نفسه فقط وكان عليه السلامُ رجلًا آدَمَ اللونِ، تامُّ القامةِ، أَجْلَعَ، حسنَ الوجه، كثّ اللحيّةِ، مليحَ التخاطيط، تامُّ اللباع، عريضَ المنكبيْنِ، ضخم العظام، قليل اللحم، براق العينِ أكحل، مُتأنياً في كللامه، كثيرَ الصَّمْتِ ساكنَ الأعضاء، إذا مشى أكثر نظره إلى الأرض، كثير الجدَّ، فيه فكرةً وعبسةً، إذا تكلم يحرك سُبَّابته.

وكان على فَصِّ خاتمه الذي يلبسُهُ كلَّ يوم : الصبرُ مع الإيمانِ يورثُ الطَّفر، وعلى فصَّ الخاتم الذي يلبسُهُ في الأعادِ: تمامَ الفرح بالأعبادِ الأعمالُ الصَّالحةُ، وعلى فصَّ خاتمهِ الذي يلبَسُهُ إذا صلَّى على ميت: الأجَلُ جَصَارُ الأملِ، والموتُ رقيبُ غيرُ غافل ، وعلى المنطقة التي يلبسُهَا دائماً: النظر في العاقبةِ يُورِثُ سلامة النفس والبدنِ منَ الأغراض المؤذيةِ، وعلى المنطقة التي يلبسُها في الأعيادِ: حفظُ الفُروض والزُّبور تمام الدُّين، وتمامُ الدِّين كمال المروةةِ (۱)، وعلى المنطقة التي يلبسها وقت الصلاةِ على الميتِ: من نظر نفسَهُ فازَ وشفاعتهُ عند رَبِّهِ الأعمالُ الصالحةُ، وانتهت شريعتهُ وهي المللةُ الحنيفية ألى مشارق الأرض ومغاربها وشمالها وجنوبها، وطبقاتِ الأرض بأسرِها حتى لم يبق على وجهِ الأرض وشمالها وجنوبها، وطبقاتِ الأرض بأسرِها حتى لم يبق على وجهِ الأرض وشمالها وجنوبها، وطبقاتِ الأرض بأسرِها حتى لم يبق على وجهِ الأرض وشمالها وجنوبها، وطبقاتِ الأرض على خطِ نصفِ النهارِ.

<sup>(1)</sup> أ: ح. ن. : والشريعة.

## ـ مُخْتَارُ حِكُم ِ هِرْمِس ومواعِظِهِ وآدابِهِ (١

هــو المثلثُ بـالحكمــة، ومعنى المثلَّثِ بـالحكمـةِ أنَّهُ نبيًّ، ثم مَلِكَ، ثم حكيمٌ، أي هو مُتَّصِفٌ بهذه الصفاتِ الثلاث الممدوحةِ وهو إدريسُ.

قال: لن يستطيع أحَدُ أن يشكُرُ الله على نِعْيهِ بمثلِ الإنعامِ بها على خلقِهِ.

وقىال: مَنْ أرادَ بلُوغَ العِلْم وصالِحَ العملِ فليسَركُ من يهدهِ أداةَ الجهل وسيَّىءَ العمل، كما أنَّ الصانعَ الهذي يعرفُ الصنائع كُلُها إذا أراد الخياطةَ أخذ آلتها، وترك آلَةُ النجارة، وإذا أراد الكتابةَ أخذَ آلَتها وترك آلـةَ الخياطةِ، فَحُبُّ الدنيا وحُبُّ الآخرةِ لا يجتمعانِ في قلب أبداً.

وقال: أيُّها الإنسانُ إذا اتَّقَيْتَ ربُّكَ وحــذرت الطرق المؤديـةَ إلى الشرُّ لم تقع فيه.

وقال: لا تملُ إلى الدنيا والهبوى وحلاوتهما الصادتان() لك عن الشغل بمعادِك، فتكون كالغريق المشتغل عن التدبير بخلاص نفسه بحمل بضاعةٍ ثقيلةٍ اغترَّ بحُسْبَهَا، وهي سبَبُ عطبهِ.

وقال: لم يَكُن البشرُ ليهتدوا إلى معرفةِ عظمةِ اللهِ عزَّ وجلَّ لولا أنْ عرفهُم نفسهُ وهداهُمْ إلى عبادتِه بِالوَسائِطِ مِنْ أنبيائه وحملةِ وحيهِ المختادِيْن المصطفين الناطقين عن روح القدس المرشدين إلى تقوى الله عزَّ وجلَّ، وسُبُلِ طاعتِه، الموقفين لنا على حدودِ أوامِرِه، وزواجرِه، وحفظِ سنَنِهِ والسُّلُوكِ في مذاهِبِ رضاهُ المؤديةِ إلى الحياةِ الدائمةِ والنَّعِم المتَّصِلِ.

وقال: لا ترفعوا إلى الله تعالى دعاكُمْ بالجهالةِ ولا بالنَّبَاتِ المدخولـةِ، ولا تعصوهُ، ولا تَتعَدُّوا حدودُهُ ونوابيسِهُ ولا يجريَنُ أَحَدُكُمْ إلى معاملةِ أخيـهِ على

<sup>(1)</sup> ب: مختار مواعظ هرمس وحكمه وآدابه.

<sup>(2) «</sup>كذا» في: وأ»، والصواب: الصادّتين.

ما يكرهُ أن يعامل بمثله واتَّفَقُوا وتحابُوا وثابِروا على الصوم والصلاة جماعةً بصائرة ماعةً بصائرة ماعةً بصائرة صافيةً ونيَّاتِ(ا) غير منقسمة ولا مشوبة وتوآذوا على طاعة الله تعالى بالتَّقوى لـهُ وابتفوا الخير واجتهدوا فيه ولتك تباديةً فرائض الله تعالى عليكم بالتسام والكمال والخشوع والخضوع من غير عجب ولا استكبارٍ وإياكُمْ والتَّفاخر والتكانُرُ، وعليكم بالاحبابِ والتواضع لكيماً تَسْتَكْثُرُوا فِمُلَ المارٍ الخير من أعمالكُمْ.

وقال: ابْعُدُوا عن مخالطةِ الخونةِ والفسقةِ ومُبتغي الضَّلالِ ومقابحِ الأفعالِ. وقال: لا تحلِفُوا بالله كاذبين، ولا تهجَّمُوا على الله تعالى باليمين، واعتمدوا الصلق حتى تكون نعم من قولكم: نعم، ولا: لا، وتورعُوا عن تحليفِ الكذابين بالله عزُ وجلُ فإنّكم تشاركونهم في الإثم إذا علمتم منهم الحنث، وليكن الأثر في نفوسكم أن تكلوهم إلى الله سبحانه عالم السرائر، فحسبكم به من جاءكم يجزي المحسِنَ بإحسانِهِ والمسىءَ بإساءتِه.

وقال: اعلمُوا واستَيْقِنُوا أن تَقْوَى الله سبحانه هي الحكمةُ الكبرى والنعمةُ العظمى والسَّبُ الداعي إلى الخير والفاتحُ لابوابِ الفهم والعقل لأنَّ الله سبحانه لمَّا أَحَبُّ عبادهُ ووهَبَ لهم العقل واختصُ أنبياءَهُ بروح القدس وكشف لهم عن السَّرائرِ الرَّبَانيَّةِ وحقائقَ الحكمةِ وانتهوا عن الضَّلال وتبعوا الرُّمَادِ. المُّمَادِ.

وقال: استشعروا الحكمة وابتغوا الديانة وعودوا أنفسكم الوقار والسكينة وتحلُّوا بالأدابِ الحسنةِ الجميلةِ وتَرَوُّوا في أُمُورِكُمْ ولا تستمْجِلُوا ولا سيَّما في مُجازاةِ المسيء، واجعلُوا الحياء قِبلَ وُجُوهِكُمْ والخيفَةِ من اللهِ سُبْحانَهُ حَشْوَ جنوبكُمْ، وتدبرُّوا بالصحةِ والاستقامةِ، واحدرُوا عواقب النَّدامة، فبسلوكِ هذه السيل تصيرُ النَّفْسُ حُرَّةً معتقةً من رقِ الجهالةِ وعبوديَّةِ الحداثةِ.

وقال: وإنْ تكن من أحدكم فـرطة أو ارْتكب منكـراً فليُقلِمْ عنها ولا تحملُهُ

<sup>(1)</sup> ا : ح، د. : نقية .

السُّلامةُ منها على المعاودةِ لها بل بالتوبةِ والإقلاعِ عنها، فإنَّها وإنْ سُتِرتْ عليه في الدنيا فإنَّه يَفْتَضِحُ بها يومَ السُّينِ، ويجازي عليها بعقوبةٍ لا رحمةً معها.

وقال: تأذَّبُوا بآدابِ الله سبحانة التي دعاكم إليها وأمركم بحفظها واتبِعُوا المحكماء والعلماة، وخُدُوا عنهم الفضائل ولتكن شهواتكم مصروفة إلى طلب الحمد واستحقاق المدح، ولا تصرفوها إلى الشرور ومقابيح الأمور. وقال: المُربُوا مِنَ المآكِلِ الخبيئةِ واحتشِمُوا مِنَ المكاسِبِ الدُّنيشةِ، فإنَّها وإنْ مَلَّتُ أكباسَكُمْ من المالي، فإنَّها تُعرَّعُ قلوبكُمْ من الإيمانِ.

وقـال: غَـوْدُوا أنفسكُمْ إكـرامُ الاخيــارِ والأشــرارِ، أمَّـا الاخيــارُ فـهِنْ أجــل خيْرِهِمْ، وأمَّا الاشرارُ فلاستكفِافِ شَرِّهِمْ.

وقال: تحفَّظُوا مِنْ مُخالطة القوم الذين لا يهتدُونَ للحقَّ ولا يحملُونَ لمعرفتِه، ولا يتعلقُون مِنْهُ بعِضْمَتِهِ غَيْرَ أَنْ يُسْتَمعوهُ سَمَاعاً ولا يفعلُوهُ فِعَالاً ولا تُشْعَدُوا لمحادِهِ الناس الحبائِل ولا تفوهم الغوائل، ولا تشعَدُا لهم في المصرة. فإن ذلك لا يخفى، ومتى خَفِيَ في الأوَّل لم يخف في المستقبل، وأربعوا نُقُوسَكُمْ عن أَنْ تفعلوا هذه الفِعَالَ أَو أَنْ تَقُومُوا هذا المقامَ.

وقال: الجُمعُوا بين محبَّةِ الدِّينِ ومحبَّةِ الحِكْمَةِ وَاقِفُوا نُفُوسَكُمْ على تَعْليمِهَا وإنْ قَيرَتُم على الله الله وإنْ قيرتُم على الله يكونَ زمانُ مقامِكُمْ في هذه الدنيا مصروفاً بأسره إلى ذلك دون غيره فاقعلوا، ومتى كنتم بهذه الصفة سهل عليكم ما يصعُبُ على غيركم وكان ما يحصُلُ لكم من شرفِ الفضيلةِ أنفع من ذخائرِ الدَّهب والفضَّةِ وسائِس أصناف القِنْيَةِ فِأَنَّه فِقُوابُ اللهِ تعالى لا يَفْنَى.

وقـال: سَاوُوا بين بـاطِنكُم وظاهِـرِكُمْ في المخـاطبـاتِ، ولا تكُنْ السنتكُمْ مخالفة لضمائركُمْ.

وقىال: أطيعُوا رؤساءَكُمْ واخْضَعُوا لسلطانكُمْ وأكرِمُوا كبراءَكُمْ، وبَـرُوا مُؤدبيكُم ولِتَغْلِبْ عليكم محبَّةُ اللهِ تعالى والحقّ، ولا تُخالِفُوا الـراي الصَّوابَ ومشاورة النُّصحاءِ لتأمنُوا النَّدامَةَ وتسْلَمُسوا من الملامـةِ ولتكُنْ أفواهُكُمْ مَمْلوءَةً بشُكْرِ اللهِ سبحانه وحمده عند الشَّدَّةِ والرخاءِ والفقر والغني.

وقـــال: لا تفــاضـلُوا بـــاعمـــالكم ولا تجــُـــورُوا في الحُكم ، ولا تستعملوا الشقاق، ولا تزكُوا الخونَــة ، ولا تَخُونُــوا الازكياء ، وليكُنِ الفقـرُ مع الاستقــامةِ احَبُ إليكم من الثروةِ مع الاشعر فإنّ العالَ يفنّى وأعمالَ البِرُّ والخَيْرِ تبقى .

وقال: لا تُحبُّوا كثرة الفحكِ والهزل، ولا تَطَيْروا بالنَّاسِ وإن ظهرتُمْ مِنْ أحدِ على عاهة أو عورة أو حالة مذمومَة فلا تعيبُوهُ ولا تضحكوا منه واعتبروا وارجعُوا إلى الله سبحانه، فإن البشريَّة تجمعُكُمْ، وأنتم وهم من طينةٍ واحدةٍ خُلقتُمْ، وليس الفحاحكُ باآمنِ من أنْ ينالَهُ مِثْلَةُ في المستأنف، والواجبِ عليكُمْ إذا رَأْيُتُمْ ذوي البَّلْوَى أن تَرْفَعُوا نواظِرَكُمْ إلى اللهِ سبحانَهُ، وتحمدُوهُ على العافيةِ وتَسلُوهُ الاعاذة.

وقال: إذا جَادَلُكُمْ المحالِفُونَ لكم في الدَّينِ بالفظاظةِ وسُوهِ القُول ِ، فـلا تقابلُوهُم بمثل ذلك بلْ بالرِّفْقِ والدَّلالةِ والهدايةِ ولُـطْفِ المخاطبَةِ، واعتَصِمُوا باللهِ سبحانَهُ، وقُولُوا باجْمَعِكُمْ: اللهمُّ أصْلِحْ بِرِيَتَكَ، وأجر عليهمُ من قضائكَ وقَدْرِكَ وما يَقُودَهُمْ إلى الإلفَةِ والسَّلاَمَةِ والإيمانِ والهدى.

قال: اكْثِرُوا من الصمتِ في المحافِلِ، ولا تُطْلِقُوا السَّبَكُمْ بمحضرِ المتحفِّظِينَ عليكم بما عسى أن يَجْمَلُوهُ سلاحاً يُقَـاتِلُونَكُمْ به، وأَقِلُوا مِنَ المراءِ والهَذَرِ والفُضُولِ مِنَ القولِ.

وقــال: حيــاةُ النفسِ في الحكم، والحكم في الإيمــان بــاللهِ عَـــزُ وجَــلُ، والإيمانُ في اللهِ عَزُ وجلُ في حفظِ الدِّينِ، ولا تَعْلَمُــونَ أَنَّ الحكمةَ والإيمــانَ باللهِ سبحانه لا يفترقانِ إنْ وُجِدَ أَحَدُهُمَا وُجِدَ الآخَرُ، وإنْ عُدِمَ عُدِمَ.

 تسيحَ (ا) أنفسُهُمْ في النفوس<sub>،</sub> المطهّرَةِ العاملةِ مع الله تعـالى المستحقّةِ للحيـاة الابديّةِ.

وقبال: احملُوا الاشترارُ والعشادُ والمشتملين على العبداواتِ والاحقادِ والسُّكارى والجُهال، وإذا هَمَمْتُمْ بالخيرِ فقدَّموا فعلَهُ لِثِلاً يعارضَكُمْ سُوءَ الخاطِر فتتوقَّقُوا عنه.

وقال: لا تغُطوا الفاسِقَ على أنْ يوانِيَهُ الخَبْطُ فإنَّ استَمْنَاعَهُ قليلٌ، وعاقِبَنَـهُ الوبالُ، والله لا يصلحُ أعمالهُمْ.

وقال: روّضوا أولادَكُمْ بالتعليم قبلَ أن يكبَرُوا لئِلاَ يَتَصَرُدُوا عليكُمْ ويَميلُوا إلى الشّرُ ويْلْحَفَكُمْ الإثمُ فبهم.

وقىال: لِنَكُنْ هِمَّتُكُمْ إلى الله سبحانَهُ رَبِّ الارض والسماء، وارفعُوا إليه صلواتِكُمْ ودُعاءَكُمْ بِصَفِاءِ مِنْ ضمائِرِكُمْ وعلى غير تسوُّرِ من حواطِرَكُمْ فإنَّكُمْ إِنْ تساجُرهُ بِقُلُوبِ سَلِيمَةِ يَسْمَعْ مُنْكُمْ ويستجبُ لكُمْ ويبلِغْكُمْ آمَالَكُمْ ويَفْتَحْ لكُمْ أَبُوابَ الشَّرُ لكُمْ أَبُوابَ الرَّشَّدِ في مَسَاعِيكُمْ ومُتَوجِهاتِكُمْ، ويَعْصِمْكُمْ من أفكار الشَّرُ ويَخفَظْ أَنْفُسَكُمْ مِنَ المحسارِهِ ويُنجِيكُمْ مِنْ فِخَساخِ الانسامِ وَيَسرُدّ عَنْكُمْ المَحَادِةِ ويُنجِيكُمْ مِنْ فِخَساخِ الانسامِ وَيَسرُدٌ عَنْكُمْ المَحْدِونَ، وَيَعْبِ

وقال: إذا ذَخَلْتُمْ في الصَّبَامِ فَطَهُرُوا أَنْفَسَكُمْ مِنْ نَجِس وَدَنَس، وَصُومُوا فِهِ سُبْحَانَهُ بِقَلُوبِ خَالِمَهُ مِنْ الْفَكَارِ الشَّيِّنَةِ (أَنَّ وَالهواجِسِ المُنْكِرَةِ، فإنَّ الله اللهُخَةَ والنَّباتِ المَدْخُولَةُ وَمَعَ المُنْكِرَةِ، فإنَّ الله مبحانه صِيامِ أَفْواهِكُمْ. مِنْ المآكلِ فلتصُمْ جوارحكُم عن المآثِم، فإن الله مبحانه لا يرضَى أن تَصُوموا مِنَ المطاعم فقط، لكن مِنْ المناكير كُلُهَا والفواجش باشرها ما يُغْنَى عنكم، ليت شعري الصومُ إذا كانت أفعالكُمْ فيه مذهومةً وبعسائِركُمْ مشوبَةً، وواظبُوا في صيامكُمْ على بيوتِ اللهِ تعالى، واعبرُوها وبعمرُوها

أسبيح في: وأه، والصواب ما أثبتناه.

<sup>(2)</sup> والسيئة في: وأو، والصواب ما أثبتناه.

بالصلاة والدُّعاء ولا تستكبروا بالعِبَادة ولا ترُوسوا بِهَا السَّمْعَةُ والشهرةُ، بل استعملوها بالنَدَلُل والاستكانة، وإذا أَدْيَتُمْ فرايْفَكُمْ وعِيْدُتُم اعادكُمْ وانقلبَتُمْ إلى منازلكُمْ مسرورين بِحَرِيمكُمْ وأولادكُمْ فاذكُروا أَهْلَ الضُرِّ والمسكنة ومُدُّوا أيديكم إليهم بالبرُ والمواساةِ، وقال: نَفْسوا عن المكروبين، وفرِّجُوا عن المحرونين، وتفقّدوا الاسارى، وعالجوا المرْضَى، أطيفُوا الغرباءُ، أطْجمُوا الجياغ، أزْوُوا العطاش، عزُّوا أَهْلَ المصابِّب، خلصوا المظلومينِ مِمْن الجياغ، أزْوُوا المحرونين، ولا تصيروا عليهم مع خطوب زمانهم عونا، بل سلومُمْ وعاونوهم وعاضدوهم وآسوهُمْ بالقول الحسن والفعل الجميل، وإنْ كانوا ممَنْ أَسْلفوكُمْ الإساءة فاعفُوا واقتصِرُوا بهم على ما نالهُمْ من العقويةِ.

وقال: اكتببُوا الأصدقاء وقدُّموا الاختبارُ لهم قبل الاستمالةِ إليهم، ولا تعجلوا بالثقةِ بهم قبل المحنة لهم لئلاً يلحقكُمْ النَّدُمُ وينالكم منهم المضرُّةُ.

وقال: مَنْ أَتَاهُ اللهُ تعالى فضلًا في دنياهُ فلا يفتخِرَنَ على أخيه ولا يدخله المُجب والتعاظم، وليكن ذلك الفضلُ محتقراً في عينه فإنَّ الله سبحانه خلق الفُقراء والأغنياء وهم عنده سواءً.

وقـال: لا تُبْـدوا عنـد الغضبِ منكم كلمـةَ فُحْش فــانُهـا تـــورثُكم المـارَ والمنقضة، ويلحقُ بكُم العيبُ والهجنةُ، وتُجُرُ عليكمُ المآثِمُ والعقوبةِ.

وقال: مَنْ كَظم غَيظهُ، وقيَّد لفظهُ، ونظَّف منطقهُ، وطهَّـر نفسَهُ فقـد غلب الشُّرُّ كلُّهُ.

وقال: لاينبغي لطالبِ الحكمةِ أن يكون طلبُهُ لها ذريعةً فيها ليُشابِ عليها ويُمَنَّ بها، لكن ينبغي له أن تكون منه رغبةً لنفسه فيها لفضلها على كلَّ شيءٍ سواها.

وقال: إذا كانتِ الحكمةُ خالصةً فهي معدِنُ كـلُّ سعادةٍ ومـظهرةُ كُـلُّ أدبٍ وماجقةُ كُلُّ شرٌّ. وقال: خيرُ الملوكِ من بدُّلَ الشُّرِ في مملكتهِ إلى السُّيرةِ الحسنةِ، وشرُّهم منْ عكس.

وقال: الدليلُ على غريزةِ الجودِ السَّماحُ عند المُسرةِ، وعلى غريزةِ الورعِ الصَّدقُ عند السخطِ، وعلى غريزةِ الحلم العفو عند الغضب.

وقال مَنْ سَرُهُ مودُّةُ الناس إيَّاهُ ومعونتهم لـه، وحسن القول منهم فيـه حقيقٌ على أنْ يكون مثل ذلك لهم.

وقال: مَنْ أَحَبُ أَنْ يُجادَ عليه عند حاجته فَلْيَجُـدُ بِمَا وُسِعَ له على أهـل الحاجة إليه.

وقال: مَنْ فضَّلَ العلماء وقصد العدلُ واستفاد العمـل الصالـح واجتهد في طلبِ الحكمةِ وتزيَّنَ بالأدبِ أصاب ما يرغب فيه من خير الدنيا والأخرةِ.

وقـال: أعْظُمُ النـاس مصيبةً في الـدنيا والأخـرةِ مَنْ لم يكن لــه عقــلُ ولا حكمةً ولا لهُ في الادب رغبةً.

وقال: مَنْ منع ما عنده من العلم والأدبِ للصّالحين قويَ بـذلك جهـلُ الاشراد، ومَنْ منع العلم لمستحقّه منعه الله تعالى مُنْفَقَتُهُ في الـدنيا والآخرةِ، ولا يبخل بالعلم على مستحقّه إلاّ جاهـلُ قليـلُ العلم، فـإنْ لم يكن قليـلُ العلم فهو رديءُ الهمّةِ حسودُ.

وقال: مَنْ جادَ بالعلم والحكمةِ فهو أفضلُ مِمَّنْ جادَ بالمال ِ وأَبْقى لذكره، فإنَّ المال يَفْني والذكر يبقى.

وقال: السَّلامةُ أَنْ لا يعاديَ المرةُ أحداً، ولا تكونَ لهُ إساءةً إلى مَنْ عاداهُ وأضرُّ به بل يحسِنُ إليه ويُلِئِنُ لهُ القول. وإنَّ مِنْ أفضلِ الاعمال ثلاثةُ أشياءً: أنْ تبدل العدرُ صديقاً، والجاهل عالماً، والفاجرَ برَّاً.

وقـال: الصالـعُ من خيرُه خيـرُ لكلِّ أحـدٍ، ومَنْ يَعُدُّ خيـرَ كلِّ أحـدٍ لنفسه خيراً. وقال: ما أقلُ منفعةَ المعرفةِ مع غلبةِ الشَّهوَةِ، وما أكثرَ منفعةَ قِلَّةِ المعرفةِ مع مِلْكِ النفسِ.

وقال: الموتُ كسهم مُرْسُل وعمركَ بقدرٍ سَيْرِهِ نحوك.

وقال: مِنْ أَوْكَدِ أسباب الحكمة والحلم رحمةُ الجهال.

وقـال: ربُّما شـرِقَ شاربُ المـاءِ قبل ربِّه، ومَنْ تجـاوز الكِفـاف لم يغنـه الإكثارُ.

وقال: السَّاعي كاذبٌ لِمَنْ سعى إليه أو خائِن لمن سعى به. الممزاجُ يُفْني الهيبةَ كما تُفنى النَّار الحطبَ.

وقال: الفرصةُ سريعةُ الفوتِ بطيئةُ العودةِ.

وقال: لا أشجع من بريءٍ ولا أجبن من مُريبٍ.

وقال: مَنْ جرى في عنانِ أملهِ عثر باجَلهِ.

وقال: كأنَّ الحاسد خُلِقَ ليغتاظ. وقال: اقْتصُّ من شهوةٍ خالفتْ عقلك بالخلافِ عليها.

وقال: الغضبُ إذا كان له سببُ يُعرَفُ كان الرِضى سهلًا يسيراً، وإذا كان بلا سبب كان الرضى صعباً، لأنَّ المُحال غير موجودٍ على كلَّ حال ِ.

وقال: المُستشيرُ على طرفِ النجاحِ. وسُئِلَ: ما الَّذي يَهُدُّ الرجل؟ فقال: الغضبُ والحقـدُ، وأبلغُ منهما الهمُّ. وسُئِلَ: ما بـالُ العلماءِ يـاتُـونَ أبـوابَ الاغنياءِ أكثر مما تأتى الاغنياءُ أبواب العلماءِ؟

قال: لمعرفةِ العلماءِ بفضل الغنى وجهل الأغنياءِ بفضل العلم، وإنَّ العلم ممدوحٌ بكلِّ لسانٍ متزيِّنِ به في كلِّ مكانٍ.

وقال: العقلُ بغير أدبٍ كالشجرةِ العاقرةِ، والعقل مع الأدبِ كالشجرةِ العثمرةِ.

وقـال: العلمُ بـالخيـرِ والشـرُ هـو تمـام العلم، وبتمـام العلم يكـونُ تمـامُ الحكمة وبتمام الحكمةِ سلامةُ العاقبةِ.

وقال: ما ينبغي للعاقل أنَّ يطلُب طاعةً غيره وطاعةً نفسه ممتنعةً عليه.

وقال: مَنْ عُرِفَ بالجهلِ كان عاقـلًا، ومن جهلهُ كان جـاهلًا، ومَنْ جهـل صورةَ الحكمةِ جهل صورة ذاتهِ، ومَنْ جهل صورةَ ذاتهِ كان بغيرِ ذاتهِ أجهَلَ.

وقال: النَّاسُ إثنان: طالبٌ لا يجدُّ وواحِدُ لا يكتفي.

وقال: الحكمةُ إنّما هي كالجواهرِ التي في الصَّدفِ في قُعورِ البحار لا تُنالُ إلّا بالنُّوّاصِ الحُدَّاقِ.

وقال: لا يمدح بكمال العقل مَنْ لا تكمُلُ عَفْتُهُ، ولا بكمال العلم مَنْ
 لم يكمل عقله.

وقال: الأدبُ صورةُ العقل ، فحسَّنْ عقلكَ ما قدرْتَ.

وقال: العاقلُ لا تدعُهُ عيوبُه يفرحُ بما ظهر من محاسنهِ.

وقال: النُّصحُ بين المَلاُ تقريعُ.

وقال: إعادةُ الاعتذارِ تُذكِّرُ بالذُّنْبِ.

وقال: مَاعفا عن الذُّنْبِ مَنْ قَرُّعَ به.

وقال: الجاهلُ صغيرُ وإنَّ كان شيخاً، والعالمُ كبيرُ وإنْ كان حدثاً.

وقال: الدنيا تُهِينُ مَنْ كانت تكرمُهُ والأرض تأكُّلُ مَنْ كانت تطعمُهُ.

وقال: غضب الجاهل في قوله، وغضبُ العاقل ِ في فعلِهِ.

وقال: الميُّتُ يقلُّ الحاسدُ له ويكثرُ الكذب عليه.

وقال: يكفيك مِنَ الحاسد أنَّه يَغْمَمُّ وقت سرورك.

وسُشِلَ عن شيخ له زوجةً، فقال: مَنْ لا يقلدُ أن يسبح في البحرِ كيف يقدرُ على أن يحملُ على عنقه آخر. وقال: اجتنبْ مصاحبةَ الكذَّابِ فإنَّه مثل السُّرابِ يلمعُ ولا ينفعُ. وقال: مَنْ كُثُرَ حقدُهُ قالُ عتائهُ.

وقال: الحازِمُ مَنْ لَمْ يشغله النظر بالنعمةِ عن العمل للعاقبةِ، والهمُّ بالحادثةِ عن الحيلة لدفعها.

> . وقال: مَنْ مدحَكَ بما ليس فيكَ فلا تأمَّنُهُ أَنْ يَذُمُّكَ بما ليس. فيكَ.

وقال: الغضبُ يُصَدِّىء العقبل حتى لا يرى صاحِبُ حَسَناً فيفُمَلُهُ، ولا قبيحاً فيجتنه.

وقال: مَنْ تَكلَّفَ بِما لا يعنيه فاتَهُ ما يعنيه. وقال: لا تقطع اخاكَ إلاّ بعـد عجـز الحيلة في الاستصلاح، ولا تتبعـه بعد القـطيعـةِ وقيعـةُ فتفسـدُ طـريقـهُ بالرجوع إليك، ولعلَّ التجارب أنْ تردَّهُ عليك وتصلحه لك.

وقال: خيرُ الأصحابِ من نَبِيَ ذنبك ولم يقرَّعك بـه، فبهِ معـروفه عنــدك ولم يمُنُ به عليك.

وقال: أُعْطِ الحقُّ من نفسك وإن لم تعطِهِ منها كان الحَكَمُ خصمك.

وقال: نعمةُ الجاهل ِكروضةٍ على مزبلةٍ.

وقال: إخوان السُّوءِ كشجرةٍ على السار يحرق بعضها بعضاً، ورُبُّ كـلام جوابه السكوت، ورُبُّ عمل الكَفُّ عنه أفضل، ورُبُّ خصومةِ الإعراضُ عنها أصوبُ.

وقال: أفضلُ ما خلقَ الله سبحانه في هذا العـالم الناس، وأفضلُ ما في الناس العقل، وأفضلُ أمورِ العقـل تدبيـر صاحبـهِ بالعـدل والكفُّ لنفسه عن الذَّنوبِ.

وقال: أَحْمَدُ الأشياءِ عند أهـل السُّماءِ والأرض لسـانٌ ناطقُ صـادقُ بالحقِّ والعدل ِ. وقال: الخير والشُّرُّ واصلانِ إلى الناس لا محالةً.

وقال: فَطُوبِي والويلُ لمن جرى وصولهما إلى الناس ِ على يديهِ.

وقال: ينبغي للسُلطان، وذوي المُلْكِ أن لا يُمْلِكوا ولا يسلَّطوا إلاَ مَنْ لـه رحمةً ومودَّةً لكلَّ أحدِ مثل ما يكونُ عند الأب(ا) للولدِ الكريم عليه.

وقال: غايةُ النفس المنطقيَّةِ المعرفةُ الحقيقيَّةُ، وغايةُ معرفةِ القوة الشهوائيَّةِ المحبَّةُ، وغاية معرفةِ فعل القُوَّةِ الغضبيَّةِ السلامةُ.

وقال: كفى بالظَّفر شفيعاً للمذنب إلى الحكيم. وسُئِلَ عن الجودِ، فقـال: هو أنْ تجودَ بعالِكَ وتَصونَ نفسكَ عَنْ سؤال ِ غيركَ.

وقال: إنُّ أمْرَ الدنيا لحقيرُ مِنْ أنْ تطاعَ فيه الأحقادُ.

وقال قائل: غضبك بحلمِكَ، وجهلُكَ بعلمِكَ، ولسانُكَ بذكرِكَ.

وقـال لتلميذه فـواطليس وعنده مـوسيقى: خَـرُكْ على صـورة الشجـاعـةِ، اَفَهُمْتُ مَا قَلتُ؟

قال: نعم. فقال: لا أرى عليك أثر الفهم.

قال: وكيف ذاك؟

قال: لا أراكَ مسروراً والدليلُ على الفهم السرور.

وقال: الحياء في الصِّبِيّ أحمدُ من الخوفِ، لأنّ الحياء يدلُّ على العقل، والخوف يدلُّ على الرُّهْبة.

وقال: تزوَّدْ مِنَ الخير وأنت مقبلُ خيرٌ من أن تتزوُّدَ منه وأنت مدبرٌ.

وقال: مَنْ لم يكن موضعاً فيه سلطانٌ قـاهرٌ، وقـاض عادل، وطبيبٌ مـاهرٌ عالمٌ، وسوقُ قائمٌ، ونهرٌ جارٍ فقد ضيَّع نفسه وأهله ومالَةُ وولدَهُ.

<sup>(1)</sup> أ: ح. ن. : المحت.

ووصَّى بَلْسُـوخس وهو آسون الملك، فقال: اوَّلُ مــا آمرُكَ بتقــوى الله عزَّ وجلً، وإيثار طاعته، ومَنْ تولَّى أمر الناس فقد يجب عليــه ثلاثــة أشياءً يكــون ذاكراً لها.

أوَّلها أن تكون بدُّهُ مطلقةً على قوم كثيرٍ.

والثاني أنَّ الَّذي يده مطلقةً عليهم أحرارٌ لا عبيدٌ.

والنالث أنَّ سلطانَهُ إنَّما يلبثُ مدَّةً يسيرةً، فسبيلُكَ أنْ تُطَهَّرَ نفسك بحسنِ النَّبَةِ يا آمُون والقول بالحقِّ وإيّاكَ أنْ يهمَّكَ الحرب والجهاد لمن لا يؤمنُ بالله عزَّ وجلُّ، وتتَّعْ سنتي وشريعتي لما ترغب إليه من دخولهم في طاعةِ الله عزُ وجلُّ اسمه. واحذر أن ترغب في أخْدِ أموالهم وتركهم على طغيانهم فإنَّ المال لا رغبةً فيه إلاّ من جل<sub>ي</sub>، وقال الله فيه الرضي.

واعلم أنَّ السرعيَّة تسكن إلى مَنْ احسنَ إليها، ولا تحسن المملكة إلاّ وَعِينَها، فمتى ما لم يكن للسلطانِ رعيَّة حصل السلطان نفسه إذا سلم منهم، وإيَّاك والغفلة عن النظر في أسورهم، وأسرِ مَمْلَكَتِكُ ثم نفسك، وقدَّمُ ما تصلحُ به آخِرَتُكَ يصلع أمر دنياك، وسبيلك إذا لقيت حرباً أن تكون جازم الرأي في جميع أسورك، واحذر الهزيمة فإنها إذا وقعت بعسكر ليس يشدُّ حزاماً سريعاً، وأكثر الجواسيس لتكن أخبارُ أعدائك معك وقتاً بوقت، واحذر من حيلة تعمل عليك، وإذا أمرتَ بأمرٍ فسلهُ عنه بعد ذلك، ولا تقصر فيه فيلحقك من ذلك نقصانُ الهيبةِ، وإذا أمرتَ أن تكتب لك كتاباً فاحذر ختمه وإنفاذهُ عنى تراهُ أنت لأنَّ الحيل تقع بالملوك، وأنت أوَّل ملكٍ أُهَلَ لهذا الأمر، وإيَّاكَ أن تأنس إلى أحدٍ أو تكشف إليه بسرًّا بيل يكون خواصَّك وعينَّكَ يأنسون إليك بحسنِ سياستك لهم، واجعل النوم لك بقدر راحةٍ ورفاً هممت فافعل، وإذا قدرت فائتي، وإذا ألقيت فاحذر، وإيَّاكَ والغفلة عن وإذا هممت فافعل، وإذا قدرت فائتي، وإذا ألقيت فاحذر، وإيَّاكَ والغفلة عن الكيمياء الصظعى وسياسة أهلها وميل قلوبهم والمسامحة لهم، وهم الكيمياء الصظعى وسياسة أهلها وميل قلوبهم والمسامحة لهم، وهم

الفلاحون، فإنَّ الكيمياءَ عمارةُ الأرضِ بالزَّرعِ والنَّباتِ، فإنَّ الرعيةَ بها يسكنون، والجُنْذ بها يمكثون، وبيوت الأموال بها تعمُرُ، والدولةُ(١) تثبت، فليس سبيلُكَ أنْ تفعل أمراً هذا عقباه، وسبيلك أن تُكرم أصحاب المراتبِ في المذاهب ثم كل إنسانِ على قدرِ علمِه وعقلِه.

وأشهر إكرامهم لئلاً تجهل الرَّعِيَّةُ حقـوق أهل الفـرضِ، ومن يطلب العلم فاكرِمه، واعْرِفْ حقَّهُ، وفَوْضْ إليهِ الإحسانَ لتـزيدَ هِمْتُـهُ فيه، ويلْطُف عقلُه، ويصفوْ ذهنه، وتقِلَّ همَّنَّهُ في أمرْ دنياه ينتفع به إن شاء الله تعالى.

وعجُل العقوبة على المفسدين في الارض بعد ان يصُعُ عندك جرمُهُمْ وتَتَضحَ خيانتُهُم، مَنْ قدح في مُلكِ فاضرِبْ رَبَّتَهُ، واشهِرَهُ ليحذرَ غيرُهُ، ومَنْ سرق اقطعْ يده، ومَنْ تلصص في طريق فاضربْ عنقه واصلُبهُ ليشتهر ذلك ويامَن سبيلك، ومَنْ وُجِدَ مع ذكر مثله يفسقُ به فحرْقُهُ بالنّار واجب، ومَنْ وُجِدَ مع امراة يزني بها فاضرِبهُ خمسين جلدة وارجُم الإسراة مائة حجرٍ بعد إقامةِ البيّنةِ النَّقةِ على ذلك، واحذر أن تسمع قول ساع بَلْ إذا صبحُ عندك سعايتُه فعجُلُ عليه بالمعولةِ واشهرهُ، فزع قلبُك أن تستعمله بالمعال ، وإياك والمنخلة ألم المحال ، وإياك التخلية أطلقت سبيلة بعد الإحسان إليه، ومن استحقُ العقوبة عجَلتُ عليه التخلية أطلقت سبيلةً بعد الإحسان إليه، ومن استحقُ العقوبة عجَلتُ عليه ومن استحقُ العقوبة عجَلتُ عليه ومن استحقُ العقوبة عجَلتُ عليه ومن استحقُ العقوبة منظرة ما مَرْ عليه من برايك، والزم المشاورة بمن حسن عقله وطعن في سنّه لكثرة ما مَرْ عليه من التجارب، وحصَل آراءَهُمْ فإنْ وأيتَ في احدهم سداداً وإلا فاعتقد أنتَ من جميعهم رأياً سديداً ترشد، وبافِه التوفيق.

وقال: الشريفُ مَنْ استعمل الفضائل، وأعظمُ الشرف العدل والعفَّةُ والجود قبل الطلب.

<sup>(1)</sup> ا:ح.ن.:بها.

<sup>(2)</sup> ا: عَادَ: عَمْن.

وقال: حقيق أن يطلب المرة الحكمة ويثبتها في نفسه، ولا يجزع من المصائب التي تغم الأخيار ولا تأخذ بالكبر ولا فيما بلغ من سرف ولا تزهو بحال الغنى والسلطان وتعدل بين بنيه بقوليه وفعله وتكون رعيته مما لا عيب فيها ودينه غير مختلف وحجّته ممّا لا ينقص فما يغير الله مَا بِهِ إلاّ مَنْ له ويعبه.

وقال(١) لكُلُّ شيءٍ حيلةً غيرَ الموتِ، وكل شيءٍ فَانِ غيـر الإثم، وكل شيءٍ يبيدُ غير العمل الصالح، وكلُّ شيءٍ يطاق تغيَّرهُ غير الطباع، وكل شيءٍ يُقْـدَرُ على إصلاحه غير الخلقِ السُّوءِ، وكلُّ شيءٍ يُستطاع دفعه غَير الفضاء.

وقـال: ليْسَ العجب مِمَّنَ امتنعت عنه الشهـواتُ أن يكـون فـاضـلاً وإنّما العجب مِمَّنِ الشهواتُ مقرونةً به ويكون فاضلاً.

وقال: لا خُيرَ فيمن يستر وجه العفو بمكروهِ التقريع .

وقال: لا تُعجل الذنب بالعقوبةِ واجعل بينهما للاعتذار طريقاً.

وقال: زَلَّةُ العالم ككسر السفينة تغرق وتُغْرِقُ معها خلقاً كثيراً.

وقال: الغنى وطنُّ، والفقر غربةُ، والطمع رقُّ، والياسُ حرَّيُّهُ.

وقال: إذا كان الملك لا يقدرُ على قهر حواسه وغلبةِ شهواتِه، فكيف يقدر على ضبط خاصَّتِه، وكيف يقدر على ضبط أعوانه؟ وإذا لم يقدر على ضبط أعوانه فكيف يقدر على رعيَّتِه، وما بعد عن مملكته؟ فسبيل الملكِ أن يبتدىءَ بسلطانِه على نفسه ليستقيم سلطانَهُ على غيره.

 <sup>(1)</sup> أ: ح. ن : وقال: أحمد الأشياء عند أهـل السماء والأرض لسـان ناطق وصـافق بالعـدل والحق.

#### 7 ـ طاطو هو صاب بن ادريس عليه السلام

ومِنْ آدابِ طاطو هو صاب بن ادريس عليه السلام.

وإليه يُنْسَبُ الحنفاءُ فقيل لهم الصابئون.

قال: مَنْ لَمْ يملكْ عقلَهُ لَمْ يملكْ غضبهُ.

وقـال: الملك اللَّبيبُ يبلغ بالرَّفقِ والمُدَّاراةِ مـا لا يبلغَهُ بـالجفاءِ والصـولةِ وخـاصةً مع الاخيار،سبيـلُ الملك الحازم أن يختبـرَ الرجـال بافعـالهم لا بمـا يُشاهِدُ من عظم أجسامهم ولذلك لا يُظهر الخلاف على مَنْ ليس له بهِ طاقةً .

وقـال: إذا جمعُ الملكُ الأسوالُ ولم ينفِقُ منها في سواضع ِ الحقـوق كـان ذلك سبّبَ تضييعها مع تلافِ ملكه .

وقال: النازُ إذا اشتعلتْ بغير ريح ِ ضعف عملُها وأبطأ إحراقُها.

وقال جمعُ الممال يحتاج إلى الأعوان، والأعوانُ يحتى اجون إلى الممال. وقال: سبيلُ السلطانِ أن يعرف المنقطمينَ إليه ويُنزِلَهُمُ بمنازلهم وعقولهم وعلومهم ونُصحتِهم وما يستحق كبلُ اسرى، منهم ولا يكثر عطاؤُهُ وإنصامه عليهم ولا يحدون به سروراً.

وقال: سبيلُ الملكِ أن لا يصطنعُ لِمعروفهِ من عُرِفَ بالكذب والشرَّ تقديراً منه أنّه إذا اصطنعه زال عن طبعه وغيَّره، فإن تغيَّر الطباع ونقلها يبعد عن صاحبه.

وقال صابُ: لا تأخذوا من الناس جميع ما عندهم لكن ينبغي أن تأخذوا مِمِّن هو معمودً في جميع خصاله جميع ما عنده ومِمَّن هو محمودً في شيء واحدٍ ذلك الشيء فقط، فإنَّ التفاحة ليس يُلتذُ منها برائحتها فقط بل يُلتذُ من ذلك منها بأكلها، فأمَّا الزهرُ فإنَّما يُلتَذُ منه برائحته ومنه ما لا يلتذُ منه برائحته فقط بل بالنظر إليه مشل وردِ الدَّفْلي. فأمَّا النحلةُ فإنَّما يُلتذُ منها بشمرتها، وأمَّا شجرةُ الورد فبزهرها بعد أن يُتوقى شوكها، فإذا كان الأمرُ على

ذلك فينبغي أن يأخُذ ممَّنْ هو محمودٌ في الكلام والعقـل جميع مـا عنده مِمَّنْ هو محمودٌ في الكلام، وانظر مع ذلك إلى قـوَّتِكَ هـل أنت كُفُّوُ لأخـذه، فإنَّ التقاط العسل عن الزهر يُمْكِنُ النَّحلةَ ولا يُمَكِّنُ الإنسان.

وقال: سبيلُ مَنْ تعلم الحكمةَ أن يُلقّنها للمتعلّمينَ ويقْرِثها لهم ويُفهمها إِيَّاهُمْ، فإنّ الفهم الاخيرَ يُحَلّلُ رِبَاط الجهلِ القديم.

# 8 ـ أسقلبيوس النبي الحكيم عليه السلام (ا)

كان تلميذاً لِهِرْمِسْ عليهما السلامُ، وقيل كان تلميذاً لهـرمسْ المصريّ، وكـان مسكنه ارض الشّـاماتِ وذكـر جـالبنّـوس أنَّ اللهَ تعـالى أوْحَى إليـهِ لإنْ أَسَمّـيكَ حكيماً ملكاً اقرب من أنَّ اسمّيكَ إنساناً.

وذكر أبقراط أنّه ارتفع<sup>(2)</sup> الهواءُ في عمودٍ من نورٍ.

وحكى افلاطون عنه أنّه تحاكم إليه رجلٌ وامرأةً في جنين كان في بطن المرأة، فقال اسْقَلبيوس للمرأة: يا ظالمة أنّه كان زوجُكِ في هيكل عبدة الشمس يدعو لك بالبقاء والسلامة، وأنتِ قد واقعك غلامٌ من بني فلانٍ، وسلدينَ غُلاماً بعد ثلاثٍ(٥) مُشَوَّهاً، فولدتْ جنيناً في صدره يدان (٩).

ثم قال للرجل عقدت نكاح المرأة على ما لا ينبغي فحصدت منها أكثر مما زرعت.

وخبًى<sup>(5)</sup> لَهُ رجلُ مالًا.

ثم قال: يا نورَ الألبابِ ضاع لي مالٌ فأثرُهُ لي.

قال: فنهض معه فاخرجهُ.

ابن جلجل ص: ۱۱، القفطي ص: ۸، أصيعة ص: ۲۹.

<sup>(2)</sup> أ: ح. ذ.: إلي.

<sup>(3)</sup> أ: ح. ذ. : أشهر.

 <sup>(4)</sup> وردت قصة المرأة والجنين المشوه عند القفطى أيضاً ص 10.

<sup>(5)</sup> خبأ (ابن جلجل ص ١١).

ثم قال للرُّجُل : - إنَّ المالَ يسلبهُ (١).

وقيلَ إنّه وجَدَ علم الطِبُّ في مكانٍ لليونـانيين بـروميّـة يعـرف بهيكـل. لشمس.

وقيل إنّه هـو الذي وضع هذا الهيكـل ويعرفُ بهيكـل الشمس ويدلُ على هذا قولُ جالينوس إنّني لما خلّصني الله تعالى مِنْ مـرض قتَّال حججتُ إلى بيته المسمَّى بهيكل الشمس، وكـان يحرص على العام وهـو مستنبطُ للطُّبُ، وكان معظَّماً عند اليونانيين وكان القومُ يستسقون بقبره.

ويُقال إنَّهُ كان يُسرِجُ على قبرِهِ كلَّ لِيلةِ النَّ قنديل ، وكانَ الملوكُ والحكماءُ من نسله ، وكان له في جميع الأرض اثنا عشر الفَّ تلميذٍ ، وكان يعلَّمُ الطِّبُ مشافهةً وكان نسلُهُ يتوارثون الطب إلى زمنِ ابُقراطِ وكان يسافرُ معه إلى البلادِ ، فلمَّا خرجوا إلى بلاد الهند وجاؤوا إلى فارس خلفه ببابل ليضبطَ الشرع فيهم ، فلمَّا كان في آخِر عمره ، اعتلُ فاجتمع إليه جماعَةً من الحكماء فعادوه فلمَّا رأى اجتماعهم علم أنَّ المعابد والهياكل قد خلت منهم .

فقال: لهم هذا ما كنتُ أوصيكم به وأنهاكم عنه لكن المستعانُ بالله عليكم، قد استعملتم الأراء الفاسدة لتغرُّوا كيل واحدٍ منكم بشيء ويجعل له سوقاً ليكون له فيه مرتبةُ وأطعتم جهالاً من ملوككم و<sup>(2)</sup> اخترتم الدنيا على الآخرةِ ولِمَ حتى تُسألونَ ما جاء به مَنْ اصطفاهُ الله تعالى واتَخذه رسولاً إليكم ومرتبًا لشريعتكم يعني إدريسَ كان أولى وأحمد عاقبةً.

وقال لهم: عهدي ذات ليلةٍ ونحنُ بحضرةِ النبيِّ الأعظمِ أشركنا الله تعالى في صالح دعائهِ ونحن على أمرٌ ما كُنَّا عليه من العبادةِ التي يجب علينا إذ دخل غلمانٌ باطباقِ هدايا حسنةً فردَّها ووضع خدَّهُ على الأرض.

<sup>(1)</sup> أ: ح. ن. : فاسله.ب: يسله فسله.

<sup>(2)</sup> ا: ح. ن. : ولو.

وقـال: ربَّ اغـطوني مـا ليس لي فخـذهم بمــا جنُـوا على أنفسهم وعلى غيرهم ولا تجمع لهم شملًا، فاستجيبَتْ دعوته(۱).

وقال مَنْ عرف الأيام لم يغفل ِ الاستعداد.

وقال إنَّ أحدكم بين نعمةٍ من باريه سبحانه وبين ذنبٍ من عمله وما اصلح هاتين الحالتين إلاَّ الحمدُ للنعم والاستغفارُ من الذنب.

وقال كم دهرٍ ذممتموه فِلما صرتم إلى غيره حمدتموه وكم من أمرٍ يُغضب أوائلهُ، وبُكِيّ عند أواخره عليه.

وقال: المُتهجدُ بغير معرفةٍ كحمار الطاحونِ يدور ولا يبرح ولا يدري ما هو فاعلُ.

وقال: فوتُ الحاجة خيرٌ من طلبها إلى غير أهلها اعطاء الفاجر تقوية على فجوره. والصنيعة عند الكفورِ إضاعَةً للنعمةِ، وتعليمُ الجاهـل ازديـادٌ في الجهل ومسألةَ اللَّيم إهانةً للعرض.

وقال إني أعجبُ ممن يحتمي من الماكل الرديشة مخافة الضُّرر ولا يمدع الذوب مخافة الأخرة.

وقال أكثروا من الصمتِ فإنّه سلامةً من المقتِ، استعملوا الصدق فإنّه زين المنطق.

وقيل له صف لنا الدنيا فقال لهم: أمس أجَل واليوم عَمَل وغداً أُمَل.

وقسال: المشفقُ عليكم سيِّيءُ المظُّنُّ بكم، والسرازي عليكم كثيسرُ العتب لكم، وذو البغضاء لكم قليلُ النصيحةِ لكم.

وقال: سبيلُ من له دينُ ومروءةُ أن يبـذل لصديقـهِ نفسه ومـاله ولمن يعـرفه طلاقةَ وجهه وحُسْنَ محضرهِ ولعدُوهِ العدل وان يتصاون عن كل حال عبيّهُ.

<sup>(1)</sup> أ: ح. ن.: من أداب اسقلبيوس.

## 9 - الحكيم العظيمُ الرُّباني أنباذقلس (١)

ابن تاذر من أهل أَهْرَغَلَيْنَا، وهو من الكبارِ والعظماءِ عند الجماعةِ من الحكماءِ، دقيقُ النظر في العلومِ الحكميَّةِ، رقيق الحال في الاعمالِ، ولما وعى الحكمة من داود ولقمان بالشام عاد إلى يونان فكلم بالحكمةِ.

فقال: إنّ الباري تعالى لم يزل هُ ويّته فقط، وهو العلم المُلخّصُ والإرادة المحضة، والجودُ والعز والقدرة والعدل والخيرُ والحقّ لا إنّ هناك قوى مسماة بهذه الأسماء بل هي هو وهو هذه كلها مبدعة فقط، لا أنه أبدع من شيء، ولا أنه كان معه شيء، فأبدع البسيط الذي هو أوّلُ البسائطِ المعقولةِ أعني العنصر الأول، ثم كثرتِ الأشياء المبسوطة من ذلك المبدع البسيط الواحد، ثم كوّنَ المركباتِ من المبسوطات، وهو مبدع المتضادات والمتقابلات المعقولة، والخيالية والحسية.

[وذكر أنَّ المنطق لا يقدر أن يغيَّرهما عند العقل لأنَّ العقلَ أكثر من المنطق لأنّه بسيطً، والمنطق مركَّبُ متحيِّرُ؛ والعقل مُتَّحدٌ فليس للمنطق إذن أن يصف الباري تعالى إلا صفة واحدةً وذلك أنّه هو ولا شيء من هذه العوالم بسيطً ولا مركَّبُ إلاّ العنصر الأول بسيطً من نحو ذات العقل ليس هو بسيطاً مطلقاً أي واحداً بحتاً، فلا معلول إلاّ وهو مركَّبُ تركيباً عقلياً أو حيياً، فالعنصر في ذاته مركَّبُ من العحبَّة والغلبة، وعنهما نشأت الجواهر البسيطة الروحانية والجمعيع الموجودات فانطبعت الروحانيات كلها على المحبة الخالصة مبدأين لجميع الموجودات فانطبعت الروحانيات كلها على المحبة والغلبة والمركبات على طبيعتي المحبة والغلبة والمركبات على طبيعتي المحبة والغلبة والاندواج والتضاؤ وبمقدارهما في المركبات تعرف مقادير الروحانيات في والانتلاف الجسمانيات، ولذلك أشاعت المزدوجات واختلفت المتضادات، والائتلاف المنب فيها من الروحانيات، والإختلاف والغلبة من الجسمانيات، ولائتلاف

<sup>(1)</sup> القفطي، ص: 15 (أبيذقلس)؛ أصبيعة، ص: 61 (بندقليس).

اجتمعا في نفس واحدةٍ بإضافتين مختلفتين](١).

وكان في زمن دَآوُدَ، وكان أخذ الحكمةَ عن لقمانَ بالشام.

وقيلَ عن سليمانَ ثم انصرفَ إلى بلاد اليونانيِّينَ فتكلَّم بخلقِهِ العالم حتى هجرهُ بعضهم وطائفةٌ من الباطنيَّةِ تنتمي إلى حكمته ويزعمُ أنَّ لَهُ رموزاً قلَّ مـا يوقفُ عليها.

وكان محمَّدُ بنُ عبدِ الله بن مُرَّة الجبلي الباطني من أهل قرطبة كلفاً بفلسفتِهِ دَوُوباً على دراستها، وهو بالجملةِ عظيمُ الشانِ جليلُ القدرِ، كثيرُ الرياضةِ والتَّأَلُهِ والتَّقَشُفِ، تاركاً للدنيا، مقبلًا على الاخرى، ماهراً في معرفةِ النفس والمجرَّداتِ وأحوالها وتراتبها، وقد رأيْتُ له كتاباً في الفلسفة بعدلُ على ذوقِهِ وقوَّة سلوكِهِ وتبزيزهِ في (12 العلم الإلهي وحكمته (14%).

وهو أوَّلُ من ذهب إلى الجمع بين معاني صفات الله تعالى وأنها كلها تؤدي إلى شيء واحد وليس ذا معان متميَّزة يختصُ بهذه الاسماء المختلفة بل هو الواحدُ بالحقيقة الذي لا يتكرَّر أصلاً بخلاف باقي الأشياء الموجودة، فإنَّ الوحدانيات العالية (ق للتكتر، أمَّا بأجزائها أو بمعانيها أو بنظائرها فذات الباري سبحانه وتعالى مُنَزَّهة عن هذا كلِّه، وإلى هذا المذهب ذهب علي بنُ أبي طالب رضي الله عنه، وأبو الحسن البصريّ وجماعةً مِنَ المعتزلة وجمهورُ الحكماء.

ومِنْ لطائفِ كلماتِهِ قولُـهُ: إنّ في طلبِ الفلسفةِ شـرفاً وإنَّ مـرتبتها لعـاليةً عظيمةً، فينبغى لمن طلبها أن يكون ذهنه صافياً وعقله لطيفاً وهمومـه في هذا

<sup>(1) [—]</sup> الفقرة غير موجودة بالنسخة ب.

<sup>(2)</sup> أ: ح. ن. : وكشفه.

<sup>(3)</sup> أَ: حَ. ن.: النبوية ممزوجة بفلسفة.

<sup>(4)</sup> ح. م.: يلاحظ أن المؤلف يتقل للجديث عن محمد بن عبد الله بن مرة صند ترجمة أيد قالس ودون مقدمة للفارئ ولعمل الجملة الآتية التي وردت في كتاب الفقطي تفسر السبب إذ يقول (ص 16): ومن المشتهرين؛ في الملة الإسلامية بملازمته إلى مذهب اينقلس هو محمد بن عبد الله الجبلي من أهل قرطية . . .

<sup>(5)</sup> ا: ح. ن. : معرفة .

العالم قليلةً، وإنَّ في طلب الحكمةِ فضيلةً ومرتبةً شريفةً وهي في ذاتها وحدودها تدلُّ على ما وصفتُ، وذلك أنها تُنيرُ العقل بالنورِ العالي الإلَّهي في طلبه إيًّاها وإنَّ الحكمةَ لترغبُ في الرحلةِ عن هذا العالم إلى ذلك العالم، وتُرْجدُ العقل والنفس في هذا العالم فلا مرتبةً أفضلُ من هذه العراتبَ الثلاث.

ومِمًّا نُقِلَ عنه في أمر المعادِ أنّه بقي في هذا العالم على الوجه الـذي عهد بأمر النفوس التي تشبّت بالطبايع والأرواح التي نطقت بالشبائك حتى تستغيث في آخر الأمر إلى النفس الكلية، فتتضرُّعُ النفس الكلية إلى العقل ويتفسرُّعُ العقل إلى الباري تعالى، فيسيح الباري تعالى على العقل، ويسيعُ العقل على التُفس، وتسيعُ العقل على التُفس، وتسيعُ على المُقل نورها فحينته تستضيء الأنفس الجزئية وتشرق الأرضُ والعالم بنورها حتى تعاينَ الأنفسُ الجزئية كلياتها وتستقر في عالمها مسرورة محدودة.

وقبال إنَّ العنصر الأول لما صوَّر في العقبلِ ما عندَهُ من الصَّور العقليةِ المروحانيةِ وصوَّر العقل في النفسِ ما استفاد من العنصرِ وصوَّرتِ النفس الكليَّةُ في الطبيعةِ الكليَّةُ ما استفادَتْ من العقبل حصلت قشورٌ في الطبيعة لا تشبهها ولا شبيهة بالعقل الروحانيُّ اللطيف، فلمَّا نظرُ العقلُ إليها وأبضرَ الأرواح واللَّوبُ في الأجسادِ والقشورِ ساحَ عليها من الصَّورِ الحسنةِ الشَّريفةِ.

وهي صُورٌ النفوسِ المشاكِلَةِ للصُّورِ العقليةِ اللطيفةِ الروحانيَّةِ حتى يُدَبِّرها ويتصرف فيها بالتَّمييز بين القشورِ واللَّبوب، فيصعد باللَّبوبِ إلى عالمها، فكانت النفوس الجزئيَّةُ أجزاءً للنفس الكليةِ كأجزاءِ النفس المشرقةِ على منافذ البيت، والطبيعةُ الكليَّةُ معادلةً للنفس، وفرقٌ بين الجزءِ وبين المعلولِ، وخاصَّةُ النفس الكليَّةِ المحبَّةُ لانها الله نظرتُ إلى العقل ، وحُسنِهِ عشقته فطلبتِ الاتحاد بهِ وتحرَّكَتْ نحوةً.

<sup>(1)</sup> أ:ح.ن.: لنَّا.

وقـال ليسَ يقدرُ آخـدُ أنْ يعرفَ النَّفْسَ إلاّ مَنْ كـانت نفسه طـاهـرةَ زكيُـةً مستوليةَ على بدنِه فيعرفُ حينتذِ ما النَّفْسُ ويراها رُؤياً حسناً لاَنْها روحانيَّةً غيـر منجَّسة، ويعرفُ أنّهـا جوهـرُ لا أشرفَ منـهُ ولا أكرَم، بـاقِ دائمُ لا يعوتُ ولا يغنى.

فامًا جُلُّ الناس، فإنَّ نفوسَهُم ناقصةً كانَّها بدَنَّ مقطوعُ الأعضاءِ فينكرونَ شرفَهَا وحسنها(١) وعدَمَ مَوْتِها، وهو خطأً لأنَّه لا ينبغي لاحدٍ أنْ يقولَ قولاً في شيءٍ قبُلَ أنْ يفُحصَ عنه ويعرف عِلْتَهُ وباطنَهُ وظاهرهُ، ثمُّ يقضي عليه وإذا أرد أنْ يفحصَ عن شيءٍ فلا يلقي نظره خارجاً على القشرِ الظاهر بل بحرص على أنْ يلقيه على روحانيَّة الشيءِ الباطن الذي هو الجوهرُ الخالصُ بمينه وإلاً لم ينل معرفة حقيقة ذلك الشيء، فافهم ذلك، وهذا كلامٌ في غايةِ الحسن.

وقال: إنَّ من رام أنَّ يعرفَ الأشياء من العلوِ أعني من الجوهرِ الأوَّل عَسُرَ عليه إدراكُها ومن طلبها من أسفل عسر عليه إدراكُ العلم الأعلى لانتقالِه من جوهرِ كثيفٍ إلى جوهرِ في غايةِ اللطف، ومَنْ طلبها من المتوسَّط وعرف المتوسَّط كُنْهُ المعرفةِ أدرك به علم الطرفينِ وسهَّلَ عليه الطَّلَب، وهذا كلامً عجيبٌ لا يعرفُ قَدْرهُ إلاَّ من عرف المتوسط أغني النَّفَسَ الإنسانيةَ.

وقال: إنَّ النَّفْسَ جوهرٌ مبسوطٌ متحرُّكُ باقي، وليسَ يعني بالبسطِ هذا البَسْطُ ولكنْ بسُطُ الذهنِ والوهم، فإنَّ ذلك البسط روحانيَّ، وهذا البسطُ جِرْمِيُّ مُرَكِّبٌ عند البسطِ الأول الوهْمِيُّ والذهنيُّ وإنَّما صَارَ عندنا مبسوطاً لأنَّ لا ندركُ شيئاً من الأوائِلِ اللَّطيفةِ التي هي مدركةً في هذا العالم هو الطفُ من ذلك.

فإنْ أَرْدْتَ أَن تعلم خاصِيَّةَ المبسوطِ فتوَهُمْ النَّورَ لا النَّارَ والضياءَ لا الضوءَ ولو لمَ تكنِ النفسُ مبسوطةً لم تكن نَيَّرةً ولا كانَ يَتْصِلُ نُورُ بعضها

<sup>(</sup>i) ا: ح. ن. : ريسطها.

ببعْض ، وذلك لأن من هذه الجواهِر الخمسةِ ثلاثةً نَقِيَّةً مِنَ القشــورِ، فالشــلاثةُ الروحانيَّة المبسـوطة(١) يختلطُ بعضها ببعض ٍ. وكُلُّ واحدٍ محيطُ بالَّذي دُونَهُ.

وأمَّ الجوهران الآخرانِ فهما أفَّقُ للثلاثةِ الأفلاكِ باطنَّ، فمن هذه الجهةِ صارت هذه الجوهرَ مبسوطةً لأنَّ النُّور محيطً بها، ولأنَّه لمَّا صارَ كل جَوْهَرٍ من هذه الجواهر محيطاً بصاحبه كإحاطةِ الفلكِ كان نُور كلَّ واحدٍ من هذه الجواهرِ مُتُصلاً بنور صاحبه، يستبدُّ الذي هو أدنى من صاحبه الذي هو أعلى منه بوصلةٍ واحدةٍ لا فرق بينهما أكثر من أنّه يصلُ إلى الأول قبل الثاني وإلى الشاني قبل الشالث، والوصلةُ بينهما غير منقطعةٍ إلى أن يصلَ إلى الطبيعةِ محيطةً بفلكِ فتقطع، لان فلك النفس لا يحيطُ بفلكِ الطبيعةِ، والعليمةُ محيطةُ بفلكِ الهيولى الأولى فَبْفَيْضُه على الطبيعة. الهيولى الأولى فَبْفَيْضُه على الطبيعة.

وقيلَ لأنباذقلس: لَأِيُّ شيءٍ قَمَدْتَ عن خدمةِ الملوك؟ فقال: لعلْمِي بقلَّةٍ من يسلم ِ منهم.

وقال له تلميذُهُ: أيُّ العُلومِ أشرف؟ فقال: ما العامُّهُ فيهِ أزهَدُ.

وقال: كما أنَّ الإناءَ إذا تُرِكَ فيه أكثرُ مما يسعَهُ خرج منه، كذلك الذَّهْنُ إذا تُركَ فيه أكثر من المقدارِ اللذي يُمكنَهُ تحبُّرَ، وربَّما خَرَجَ بعضُ ما كان ضابطَهُ.

وقـال: إذا أُرْسِلْتَ لِتَأْتِي بِبَغَرٍ فَـلا تـأتِ بِتَمْـرٍ فَيُؤكِّلُ تَمْـرُكَ ولا تَسْلَمْ مِنَ العِتاب.

## 10 ـ خَبَرُفَيثَاغُورسْ الفَيْلَسُوف المتألُّه(٥)

أَصَلُهُ بِالرُّومِيُّةِ: تَثُوَاغُـورُسٌ، ومعنى تَثُوّ: اللهِ. ومعنى أغـورُسُ: الشَّابُ.

أ: ح. ن. : وإثنان كثير القشور.

<sup>(2)</sup> التنظي، ص: 258، أصبعة، ص: 61.

ومعناهُ: شبابُ الله، لكنهم يقدِّمونَ المضاف إليه على المضافِ. وكان فيثاغورس بعد أنباذِقلِسْ بـزمانٍ، وأخذَ الحكمةَ من أصحابِ سليمانَ بمصرَ حين دخلُوا إليها مِنْ بلادِ الشامِ.

وكانَ أَخَذَ الهندسة قبلهم من المصريِّينَ، ثم دخلَ إلى بلادِ يونانَ، وأظهَرَ الهندسةَ عندهم وعلم الطبيعةِ وعلم الدين، واستخرَجَ بذكائب الموسيقى واوقعها تحتَ النَّسَبِ العدديَّةِ وادَّعى أنَّهُ استفادهُ من مشكاةِ النَّبوَّةِ، ولهُ في نصبِ العالم وتركيبه على خواصً العددِ ومراتِبهِ أمورٌ عجيبةً وأغراضُ بعيدةً.

ويقاربُ أَنْبَاذِقْليس أَنَّ فوق عالم الطبيعةِ عـالماً روحـانيًا نــورانِيًا لا يــدركُ العقلُ حسنةُ وبهاءُهُ، والأنفسُ الزَّكِيُّةُ تشتاقُ إليهِ، ومَنْ قُومٌ نفسَــهُ وبَرَّاهــا مِنَ العُجْبِ والتَّجَبُّر والرَّياء والحَسَدِ وغيرِها مِنَ الشُّهواتِ البدنيَّـةِ، فقد صــار أهْلًا للَّحُوقِ به والإطَّلاع على جواهره والانفماسِ في لذَّاتِهِ.

ولهُ تواليفُ شريفة في الحكمةِ والموسيقى وغيرهما، وذكروا أنه كان يرى السَّياحَة واجْتنابَ مُمَاسَّةِ القاتِل والمقتولُ، وأنَّهُ أَمَرَ بتقديس الحواس وبعمل الفَعَل بالعدل وجميع الفضائيل والكفُّ عن الخطائيا والبحْثِ عَن العَيليَّةِ الْأنسيَّةِ ليعرف طبيعة كُلِّ شيء وأمَّر بالتجاربِ والتَّأَدُّبِ بشرح العلوم العُلْويَّةِ، ومُجاهدةِ المعاني، وعصمةِ النَّهُوسِ، وتعلَّم الجهادِ، وإكثارِ الصيام، والقُعُودِ على الكراسي، والمواظبةِ على قراءةِ الكُتُبِ، وأن يُعلَّم الرجالُ الرِّجالُ وأنْ يُعلَّم الرجالُ الرِّجالُ وأنْ يُعلَّم الملوكِ.

وكانَ يقولُ ببقاءِ النُّفُوسِ وكَـوْنِهَا فيمـا بَعْدُ في ثـوابٍ أو عِقَابٍ على رأي. الحُكماءِ الإِلهِيِّينَ.

وكان لهُ غَذَانِ أَحَدُهُمَا لا يجوعُ معهُ، وكان قبد ألزمَ نفسَهُ عادةً موزونةً، فلم يكن مرَّةً صحيحاً ومرَّةً سقيماً، ولا كان مرَّةً ويَسْمَنُ ومرَّةً يُهْزَلُ، وكانت نفسه لطيفةً جداً، ولم يكن يفرحُ بإفراطٍ ولا يحزنُ بإفراطٍ، ولا رآهُ أَحَـدُ قَطُّ ضاحكاً ولا باكياً وكانَ يُقدِّمُ إخْـوانَهُ على نفسِـهِ، وكان أَوَّلَ مَنْ قَـالَ إِنَّ أَقُوالَ ا الاجلاءِ مُشَاعَةً غيرُ مقسومةٍ.

وكان يرمُزُ حكمتهُ ويُسِرُها، فهن رمزِهِ قولُهُ: لا تعدَّى في المسرَّاتِ اي الجَنْبِ الإفراط، ولا تحرُّكِ النَّارِ بالسكِّينِ لاَنَها قد حَميثُ منها مرَّةُ اي اجْنَبِ المُحرَّض عند الغضوبِ المغتاظ، ولا تجلس على فقرٍ أي لا تعش في البطالة، ولا تَمُرُ بغياض اللَّيوثِ أي لا تقتَد بآراء المردةِ، ولا تعمرُ الخطاطيفُ البيوتُ أي لا تعتد بأصحابِ الطَّرمةةِ غيرِ المالكينَ لانفسهم، وأن لا يُلقي الجمل على حامِله لكن يُعان على حمله أي لا يعقل احدد أعمال نفسه في الفضائِلِ والطَّاعاتِ، وأن لا تلبس تماثيلَ الملائكةِ على أُصوصِ الخوام أي لا تجهر بديانتك في أسرارِ العلوم الإلهيَّةِ عند الجُهَّالِ.

وذكرَ فَرفريوس في تــاريخه حكــاياتٍ عجيبــةً ظهرت عن فيشــاغورُسْ مِمّــا تَكُهُنَ به، وَمِنْ اخبارِهِ بِمُغَيِّباتٍ سُمعتْ منه وشُوهِدتْ.

وكان لفيثاغُورس أَبَّ اسمَّهُ مينسارخوس من أهْلِ صُور، وكان له اخَـوانِ، اسم الأكبرِ منهما أويوسطُوسُ والأخَرُ طُورينوس، وكان اسم امَّهِ بُوثـانِسن بنت لياحَقانوس من سكَّانِ سَاقُوسُ.

ولمًا غلَبَ على صُورَ ثلاثُ قبائل: ليمُون ويمرُون وَسَقُورونَ فاسْتَوْطَنُوهَا وجلا أهلُها منها وجلا والدُ فيثاغورس معه فيمن جلا، وسكنَ البحيرة وسافر منها إلى ساموس ملتمساً كسباً، فأقام بها وصار مُكرماً، ولمًا سافر منها إلى أنطاكيا الله أخذ فيثاغورسُ معه ليتفرَّج بها لانها كانت نزهة جداً، كثيرة الخصب، فذكروا أنَّ فيثاغورس إنما عاد إليها يسكنها لما رأى من طبها أول مرَّة، ولمًا حلا منها منسارخوس سكن سامُوس ومعه أولادُهُ أويونسطوس وطورنيوس وفيثاغورس فتبنَّى أنذرُومَاخوس رئيسٌ سَامُوسَ بفَينَاغُورس وكفلةً لأسه كان أحدث الاخدة وأسلمهم من صغره في تعلَّم الاداب واللغة

<sup>(1)</sup> أ: ح. ن. : انطاكية.

والموسيقى فلمًا التحى وجّه به إلى مدينة سليطون وأسلمه إلى اكتمايدُوس الحكيم ليمُلّمه الهندسة والمساحة والنجوم، فلمًا أحْكَمَ فيثاغُورسُ هاتين الصناعتين اشتد حبَّه للعلوم الحكميَّة، فسافرَ إلى بلدانِ شتَّى طلباً لذلك فوردَ على المصريينَ والكلدانيَّينَ وغيرهم، ورابطَ الكهنة بمصر وتعلَّم منهم الحكمة، وخلقَ لُغَة المصريينَ بثلاثةِ أصنافٍ من الخطُّ : خطَّ العامَّة، وخط الخاصية، وهو خطَّ للكهنةِ المختصر، وخطِ الملوكِ. وعندما كان في أراقلبا اغنى هرْقَلَة، وكان مُرابطاً لملكها.

ولمًّا صار إلى بابل رابطَ رُؤساءَ خَلْدانيَينَ ()، ودرسَ على رارياطا فبصَّرَهُ بما احَبُّ على العبدُيقين، واسْمعهُ سَمَاعُ الكبارِ وعلَّمَهُ أوائلَ الكُلُّ إِنَّما هي، فَمِنْ ذلك فضلتْ حكمَةُ فيثاغُورسْ ويه وجَدَ السَّبيلَ إلى هدايَةَ الأَمَم ورَدَّهُمْ عن الخطايا الكثيرةِ لكثرةِ ما أقتنى من العلوم من كُلُّ أُمَّةٍ ومكانِ وورد على أفَارُاقُوديسْ الحكيم السُّرياني في بدايةِ أمْره في مدينةٍ اسمُها ديلونَ من سورية وخرج عنها فسكن سَلْمُوسْ.

وكان قد عرض له مرض شديد حتَّى أنَّ القمل كان ينتعشُ من جسمِهِ فلمَّا عظْمَ به الأمرُ وسامُوهُ حملهُ تلامذَتِه إلى أفاسُوس، ولمَّا تزايّد ذلك عليه رغِب إلى أهْمل افْعَل مَا من مدينتهم، فاخرجُوهُ إلى معانيسارَ عُنِي تلامذَتُه بخدمتِه حتى مات، ودفنوه وكتبُوا يُصَّتَهُ على قبره.

ورجع فيثاغورس إلى مدينة ساموس، ودَرْسَ بعده على أرْمُودانطيس المحكيم الإلهي المُتَالَّة المُكنَّى بغَروقوليو بمدينة سَامُوس، ولَقِيَ بها أيضاً أرمُودَاماليس الحَكيم الإلهي المُكنَّى افْرووليم، فرابطَهُ زماناً وكان طرابِه سامُوس فصارت لِفُولُوفواطيس أزاطروْن(2)، واشتاق فيشاغُورس إلى الاجتماع بالكهنة الذين بمصر فَابُتَهَلَ إلى فِولُوفراطيس أنْ يكون له على ذلك معيناً

<sup>(1)</sup> ا: ح. ن.: كلدانيين.

<sup>(2)</sup> أ: حَ. ن. : الأطرون.

فكتب إلى أماسيس ملك مِصْرَ كتاباً يُخبره بما تاقَ إليه فيضَاعُورس ويُعلِمُه أنَّهُ صديقٌ من أصدقائِه ويسألَهُ أن يجودَ عليه بالذِي طلب وأَنْ يتحنَّن عليه فاحْسَنَ أمُساسيسُ قبولَهُ، وكتبَ إلى رؤسًاءِ الكهنةِ بما أرادَ، فورَدَ على أهْلِ مدينةِ الشمْس، وكتب ملكهُم فقبلوهُ قبولاً كريهاً وأُجذُوا في امتحانِهِ زماناً فلم يجدوا عليه نقصاً ولا تقصيراً.

فوجُهُوا به إلى كهَنَةِ مَنْفَ كي يُبالغُوا في امتحانِهِ فقبلوهُ قبولًا على كراهَةٍ واستقصُوا امتحانَهُ فلم يجدوا عليه نقصاً ولا أصابُوا له عثرةً، فبَعَشُوا به إلى الميوسوكس ليمتجنُوهُ فلم يجدوا عليه طريقاً ولا إلى ادحاضِهِ سبيلًا لعنايةِ ملكِهِمْ به، فَفَرَضُوا عليه فرائض صعبةً كيما يمتنع من قبولها فيدحضوه ويحرمُوه طَلْبَهُ مُخالفةً لفرائض اليونانيين، فقبلَ ذلك وقام به، فاشتدً إعجابهُم منه، وفشا بمصر وَرَعُهُ حتَّى بلغ ذكرهُ إلى اماسيس، فاعطاهُ سُلطاناً على الضّحايا للرَّبِ تعالى وعلى سائر قرابينهم ولم يُعْظِ ذلك لغريبٍ قطَّ.

ثم مضى فينَاغُورسْ مِنْ مصر راجعاً إلى بلاده، وبنى له بمدينةِ أبويه منـزلاً للتعليم، فكان أهلُ سَامُوسَ يأتُونَ إليةِ ويأخُذونَ من حكمتِه. واغتزلَ خارجاً من تلك الممدينةِ أمـطرونَ، فجعَلَهُ مجمعاً خـاصاً لحكمتِه، وكان يُـرابطُ مع قليل<sub> م</sub>ن أصحابه أكثرَ أوقاتِه.

ولمًّا أنّتُ عليه أَرْبَعُونَ سنةً وتمادتُ طرايةً فولُـوفراطيسَ وكـان قد استخلفهُ عليهم حيناً طويلاً واستكفاهُ ففكر وراى أنه لا يحسنُ بـالمرء الحكيم المكنُ على لـزوم الطّرايةِ والسلطان والغشم فرحـل إلى انطاكيـا، وسـار منهـا إلى أفروطوليـا، ودخلها فـرأى أهملها حسن منظره ومنطقه ونبِّلهِ، وسعـةَ علمِـه، وصحّةَ سيرتهِ مع كثرة يَسَارهِ وتكامُله في جميع خصـاله، واجتمـاعَ الفضائـل كلّها فيه.

فائقادَ له أهلُ أفْرُوطُولِيَـا انقيادَ الطَّاعَةِ العلميَّـةِ فالـزمهُمْ عصمةَ القـدماء، وهدى نفوسهم ووعظهم بالصالحاتِ وأُمَر الأراكِبَةُ أن يضعـوا للأحـدا ... الأدابِ الحكميَّةِ وتعليمَهُمْ إيَّاها، فكان الرجالُ والنَّساءُ يجتمعونَ إليه ليسمعوا مواعظهُ ويتنفعوا بحكمتِهِ.

فَمَظُمَ مجده وكبر شأنَّهُ وصيَّر كثيراً من أهل تلك المدينةِ مَهَرَّةُ بالعلومِ حتى انتشر خبرُهُ حتى أنَّ عامَّة ملوكِ البربرِ وردُوا إليه ليسمعوا حكمتهُ ويستوعبُوا من علمه، ثم إنَّ فيثَاغُورُسْ جالَ في مدنِ انطاكِ وسِقليًا، وكانَ الجوز والتُّمرُ، وقد غلب عليهم، فصار واسماعته وصَديقَهُ (") مِنْ أهْمَل قُرُوطونيا وأهمل صوراقوسيا وأهمل خافُوسيا وأهمل داوُوسيا وأهمل فرافطا والرُّوم وأهل طافُرومَاسونَ وغير ذلكَ.

فاستأَصَلَ الفِتنةَ منهم ومن نسلهم إلى احقىابٍ كثيرةٍ، وكمان منطقَهُ طارداً لِكُلَّ مُنكر، ولمَّا سمعَ حِكَمَهُ ومواعظَهُ سيماخُوسٌ اطرون والي قانطورنيا خرج من ملكهِ وخَلفَ أموالَهُ، بعضها لإخيهِ وبعضها لإهْل مدينتهِ.

وذكر أنَّ بابوس الذي كان حبسه من قـرلس، وكان ملك<sup>(2)</sup> قـويًا، كـان مِنْ وُلد فيثاغورس وكان لفيشاغورس وهـو بأمـر قرطـونيا بنتُ بتـول، وكانت تُعلَّم عذارى المدينةِ، شرائـع الدين وفـرائضهُ وسُنَنَـهُ من حلالـه وحرامـه، وأيضاً<sup>(9)</sup> زوجَته تُعلَّم سائرُ النَّسَاءِ.

ولما توفّي فيشاغورس عمد دهرطريوس المؤمن إلى منزل الحكيم فجعلهُ هيكلاً لإهل فروطونيا، وذكروا أنَّ فيشاغورس كان على عهد كورس ملك الفرس حدثاً وكان مُلكهُ ثلاثين سنةً، وملك بعده ابنهُ فابيوس وفيثاغورس في الحياة، وإنَّ فيثاغورس لَبِثَ بسامُوسٌ ستين سَنَةً، وسافر إلى الطالبا، ثم توجَّه منها إلى قروطونيا، فأقام بها ثماني سنينَ وإنَّه لمَّا هاجَ عليه بها ذلك الهيج رَحَلَ فيها إلى ماطربوبطيون، فمكثَ بها خمس سنين، وتوفَّي، وكان غذاؤةً

 <sup>(1)</sup> سماعته وصديقة: وكذاء في وأه ولعل في ذلك تصحيف من الناسخ. وإخال الصواب:
 (فصار سماعة وأصدقائه). (المحقق).

<sup>(2)</sup> وكذاء في وأء، والصواب: ملكاً. (المحقق).

<sup>(3)</sup> أ: ح. ن. : وكانت.

عسلاً شهداً وهشاؤه خبزاً واحجون ويقول (ا) نيَّة مطبوخة ومن اضحية كهونته مما كان يُقرِّبُ فِه تعالى فلمًا أنْ رأس على الهياكل وصار رئيسَ الكهنةِ جعل يتغذَّى بالأغذيةِ غير المُجَوِّعَةِ وغير المعطشةِ، وكان إذا ورد عليه واردٌ ليسمع كلامَهُ يكلَّمه على أحَدِ وجهَيْن: إمَّا بالاحتجاجِ الدَّرسيِّ وإمَّا بالموعظةِ والمشورةِ، وكان يعلَّمُهُ شكَل درجتينِ.

وحضرة سفرٌ إلى بعض الأماكنِ فأراد أن يؤيسَ أصحابه بنفسه قبل فراقهم في بيتِ رجل يقال له دسُلُون (2) فيينا هم في البيتِ مجتمعونَ إذْ هَجمَ عليهم رجُلٌ من أهلِ فونُوطُونيا اسمُهُ قَلُون، وكان له شَرَفَ وحَسَبٌ وسالٌ عظيمٌ، وكان يستطيلُ بذلكَ على الناس، ويتمردُ عليهم، ويغْتَرُ بالجُودِ، وكان قد دَخَلَ على فيئَاغُورُس وجعلَ يمدَح نفسه، فرَجَرَهُ بين جلسائه، فأشار إليه باكتساب من خلاص نفسه، فاشتَدُ غيظُ قَلُونَ عليه وجمعَ أخلاء، وقذف فيئاغُورسُ عندهُمْ ونَسَبهُ إلى الكفر ووافقهُم على قَتْلِه واصحابه.

ولمًّا هَجَمَ عليهم قتل منهم أربعينَ إنساناً، وهرب باقيهم، فمنهم من أَدْرِكَ وقُتِلَ ومنهم مَنْ أفل واختفى، ودامتِ السّفايةُ بهم والطَّلَبُ لهم، وخافُـوا على فيثاغُورس القتل فأفْردُوا له قوماً واحتالوا له حتى أُخْرجُوهُ بالليلِ، وَوَجُّهُوا معه بمضهم حتى أوصلُوه إلى قاوَمُونيا، ومِنْ هناك إلى الوَقَارِسْ.

فانتهتِ البَشَاعَةُ فيه إلى أهْلِ المدينةِ فَوَجُهُوا إليهِ مشايخَ منهم، فقالوا له: أمَّا أَنَّ يا فيثاغُورس فَحكيمُ فيما نرى، فأمَّا البشاعَةُ عنك فسَمِجَةٌ جداً لكنًا ما نجدُ في نـواميسنا ما يُلزِمُكُ القتـل ونحنُ متمسّكون بشـراثعنا فخـذُ مِنًا ضيافتك ونفقةَ طريقـكَ وارْتحلْ عن بلدنـا بسلام ، فـرحَلَ منهـا إلى فارقـرطا ففاجاهُ هنالك قومُ من أهل فاروطونيا فكادُوا أن يحتفـوهُ وأصحابَـهُ فرحـل إلى

<sup>(1)</sup> وكذاه في وأه، والصواب: بقولًا (المحقق).

<sup>(2)</sup> ا: ح. ن. : مسلون.

مُقَطَّابوبطيون وتكاثرتِ الهيوجُ عليه في البـلادِ حتى كان يـذكر ذلِـكَ في أهل<sub>ِ.</sub> تلك البلادِ سنينَ كثيرةً.

ثم انحاز إلى هيكل المُسمَّى هيكل المسوسين فَتَحَصَّن فيه وأصحابُه ولبثَ فيه أربعينَ يوماً، فلمَّ يتعدُّوا، فضربُوا الهيكل الذي كان فيه بالنَّارِ، فلمَّا أحسَّ أصحابه ذلك عمدوا إليه، فجعلوه في وسطهم، وأحدقوا به ليقُوهُ النارَ بالجسادِهِمْ، فعندما احتدمتِ النَّارُ في الهيكل واشتدُ لهيبُها غُشيَ على الحكيم مِنْ لهيب حرارتها ومِنَ الجَوَى فسقَطَ مِتاً.

ثم إنَّ تلك الآفَةَ عَمَّتُهُمُ اجْمَعِينَ فأَخْرَقُوا كلهم وكـان ذلك سبب موتهم. وذكروا أنّه صَنَّفَ مائتينِ وثمانينَ كتاباً، وخلفَ من التلاميذِ خلفاً كثيراً، وكـان نقشُ خاتمهِ: شرَّ لا يَدُومُ خيرٌ مِنْ خَيْرٍ لا يَدُومُ؛ أي شَرَّ يُنْتَظَّرُ زوالَهُ الَـذُّ مِنْ خيرِ ينظرُ زوالُهُ، وعلى منطقتِهِ: الصَّمْتُ سلامةً مِنَ النَّدامةِ.

أمًّا الغذاءُ الغير<sup>(1)</sup> المُجَوَّع فك انَ يِتَجَدُّهُ من بـزرسَقـوينُـونَ، وسمسم وقشراسبقال مَفَسَولُ جيد حتَّى ساملى واسار معـول واسفودالتـوت العبّ طوال وحمص وشَعير، مِنْ كُلُّ واحدٍ جزء بالتحرير كان يسحقُها ويعجنُها بجنس من العسل يسمَّى لمِعْليو.

وقال: وأمّا غيرً المعطش فكان يُهيئة من بزر النباء وزبيب سمين منزوع المعجم وزهر فريئون ويزر طُوخِيا ويزر لُوفِيا وَانْدرَاجِين ونوع مِنَ الخبز يدعى قبل طأمُوسْ ودقيق أواوليس، وكان يعجنُها بعسل جانون، وكان يقولُ: إنْ فوق عالم الطبيعة عالماً نورانياً لا يدركُ العقلُ حسنهُ وبهاءً، إليه تشتاقُ الانفسُ الزّكيةُ وكُلُ طبقة مِنْ طبقاتِ العالم الجسماني بالنسبة إلى ما فوقة كالنفل له، وآيما إنسان أحسنَ تقويمَ نفسهِ من التّبرُو مِنَ العجبِ والتّجبير والمُراءاةِ والحسدِ وغيرها من الشّهُواتِ الجسميَّةِ فقد صارَ مُسْتَاهِلاً لان يصيرَ في أعلى أقسامها، فيطلع على جميع ما في جواهر العالم من الحكمةِ الإلهيَّة، ومن سيدَ بذلك فقد نال السَّرورَ الحَقُ والعرَّ الحقَّ، وكُلُ نفس الإلهيَّة، ومن سيدَ بذلك فقد نال السَّرورَ الحَقُ والعرَّ الحقَّ، وكُلُ نفس

<sup>(</sup>١) ﴿ وَكُذَا} فِي وَأَهِ وَحَقَّهُ أَنْ يُقُولُ: غَيْرٍ.

كانتْ شرَّيرةً دنسَةً فإنّها تبقى في هـله الأرض المُحاطَةِ بـاللَّهَبِ، ويصيرُ السماءُ لِلْأَنْفُسِ الرَّكِيَّةِ كـالأرضِ، ويصيرُ سمـازُهُم سماءً نُـوريَّةً أَشْرَفَ مِنْ هذه، وهناك الحسنُ المحضُ واللَّلَةُ المحضةُ.

وكان فيثَاغورس مِنَ العلماءِ الزُّهَّادِ من مَرْيوس.

وأمًّا كتبُ فيثاغورس فماثتانِ وثمانُـونَ كتاباً، وكانت سَلِمَتْ لكـونها كـانت مخزونة بـانطاليـا، ويقال كـان عهدُ فيشاغورس في الـوقت الذي سُبِيَ فيـه بنو إسرائيل إلى بابل في سنةِ سبع ٍ وأربعينَ من السَّبي.

وقال فيناغورس إنّ الباري تعالى واحدٌ لا كالأحاد، ولا يدخلُ في المددِ ولا يدخلُ في المددِ ولا يدركُ من جهةِ العقلِ والنّفسِ والفكرِ العقلي ولا المنطقِ النفسي بصفة، فهو فوق الصفاتِ العقلية غير مدركُ من نحو ذاته وإنّما يدركُ بآثارهِ وصنائعه وأفعاله، فكلُ عالم من العوالم مدركة بقدر الآثار الظاهرةِ فيه، فيصفهُ بذلك القدرِ الذي خَصَّهُ من صنعه، فالموجودات في العالم الرُّوحاني خُصَّتُ بآثاره خاصَّة روحانية فتنعته من حيث تلك الآثار، والمسوجودات في العسالم المجسماني خُصت بآثار، خاصَّة جسمانية وتنعته من حيث تلك الآثار، ولا مقدرة أن هداية الحيوان مقدرة على الآثار التي حيل عليها، وهداية الإنسبانِ مقددة على الآثار التي فُيطِرَ عليها، وكلَّ بصفة من نحو ذاته وتقديب عن خصائص صفاته.

قال: والوَحدةُ تنقسم إلى وحدةٍ غير مستفادةٍ من الغير كوحدةِ الباري تعالى وهي وحدةُ الإحاطةِ بكل شيء، ووحدةُ الحكم على كلُّ شيء، وهي وحدةُ تقسد عنها الأحادُ في الموجودات، والكثرة منها وأيُّ وحدةٍ مستفادةٍ من الغير كوحدةِ المخلوقاتِ ورُبما قال: الوحدةُ مطلقاً تنقسم إلى: وحدةٍ قبل الدَّهرِ، ووحدةٍ معد الدهرِ وقبل الزمان، ووحدةٍ مع الزمان، فالأوَّل وحدةُ الباري تعالى، والشانيةُ وحدةُ العقلِ الأوَّل، والشائلةُ وحدةُ العقلِ الأوَّل، والشائلةُ وحدةُ النفس، والرابعةُ وحدةُ إلما بالذَّاتِ كوحدةِ الباري تعالى أو بالمرَّعب وربما قبال: الوحدةُ إلما بالذَّاتِ كوحدةِ الباري تعالى أو بالمرَض كوحدةِ المخلوقات.

#### ـ آدابُ فيثاغورس ومَواعظُهُ

قال لما كان بدءُ وجـودنا وخِلْقَتِنـًا مِنَ اللهِ صبحانـه هكذا، ينبغي أنْ تكـون نفوسُنا منصرفةُ إلى الله تعالى .

وقـال: إنَّ أَحْبَبْتَ أَنْ تعرفَ الله سبحـانه فـلا تصرف عنـايتك إلى معـرفـة الناس، فإنّه قد يمكنك أن تعرف الله باليسير من الكلم (1).

وقال ليس المتقدَّمُ عند الله سبحانَهُ لسانُ الحكيم بالتَّكرمَةِ بل أفعالُهُ.

وقىال: الجِكْمَةُ اللهِ تعالى خاصَّةً فمحبَّتُها مُتَّصِلَةً بمحبَّةِ اللهِ تعالى، ومَنْ أَحَبُّ الله سبحانه عمل بمحابِه، ومَنْ عمل بمحابِهِ قـرب منه، ومن قَـرُبَ منه نجا وفاز.

وقال: ليس الضَّحايا والهدايا والقرابينُ بكراماتِ اللهِ تعالى · لكنَّ الاعتفادَ الذي يليقُ به هو الذي يكتفي به في تكرمتِهِ.

وقال: الأفعالُ الكثيرةُ في الله سبحانه علامةُ تقصيرِ الإنسانِ عن معرفتِهِ، فإذا خطر ببالكَ في كُلُّ وقتٍ شُفِلَ فيه أحدُ أفعالِ الجسم أو النفسِ فرُبُ اللهِ تعالى المشاهِدُ لجميع الأعمال والأفكارِ فإنَّك بسرعَةٍ تستحي مِمَّنُ لا تفوتُهُ رؤيةُ شيء، وهذا يكون إذا كان على الله تعالى اعتمادُك.

وقال: أحضُّ بالأشياءِ الجليلةِ النفيسةِ بـالفعل لا بـالقول حتى يكــون كما يريدُهُ الله سبحانه منًا وله خلقنا.

وقال: الإنسانُ الحكيمَ المراقبُ للهِ سبحانَـهُ هو عنــد اللهِ معروفٌ فلهــذا لا يندمُ متى لم يكن معروفاً عند جميع الناس ِ.

وقال: ليس في الأرض موضعٌ أولى به من النفس الطاهرةِ.

<sup>(1)</sup> أ: ح. ن.: العلم.

وقال: ما أنضعَ للإنسانِ أن يتكلَّم بالأشياءِ الجليلةِ النفيسةِ فـإنَّ لم يمكنه فليستمم قائلها.

وقال: احذرُ أن تركب قبيحاً من الأمر لا في خلوةٍ ولا مع غيرك، وليكنُ استحياؤكُ من نفسك أكثر من استحيائكَ من كُلِّ أحدٍ.

وقال: ليكُنْ قصدُكَ في المال ِ اكتسابـهُ من حلال ِ وانفـاقه في مثله، وقــال إذا سمعت كذباً فهوَّنْ على نفسِكَ الصبرَ عليه.

وقال: روَّ قبل الفعل كيما لا تعاب في فعلك. وقال: لا ينبغي لـك أن تهمل أمر صحَّةِ بدنـك، لكن تعنى بالقصد في الطعام والشراب والنكاح والرياضة.

وقال: إحذر أن تفعل ما يجلب عليك التحسّر.

وقىال: لا تكن مِتلافاً مِمنزلة من لا خبرة له بقدر ما في يده، ولا تكن شحيحاً فتخرج عن الحرية بل الأفضلُ في الأمور كلها هو القصد فيها.

وقال: كن متيفّظاً في آرائكَ أيام حياتك فــإنّ شتات الــرأي مشاركٌ للمــوت في الجنس.

وقال: ما لا تفعله احذر أن تخطره ببالك.

وقال: لا تطمع من الشَّرِّير أن يُحْسِنَ إليك لأن تـدبير كـل إنسانِ لنفســه، ومنحته لغيره هو بحسب ما يعقد عليه فكره وضميره.

وقال: لسانُ الرجل المتحرِص غير الصُرتاض ِ وصلواتُهُ وضحايــاه نجاســةُ عند اللهِ عزْ وجلً.

وقال: معاتبةُ الإنسانِ نفسهُ أنفعُ من عتابِهِ لأصحابه.

وقال: الزَّادُ الذي يصلح للحياةِ الصالحةِ أنْ لا يُسِيءَ الإنسانُ مصاحبيه.

وقال: لن يمكن بالتغافل الوصول إلى الموجودات على الحقيقةِ.

وقال: ظُنُّ بمن كان عديماً للمعرفةِ أنَّ مَديحَهُ وإمساكَه وهجاءه أهلُ ان

تضحك منه، فحياة من لا عِلْمَ معه عارً.

وقال: وَظُنُّ بِمعَاضِديكَ على الحكمةِ النافعةِ إنَّهم إخوانُكَ.

وقال: الحاكمُ الذي لا يعدلُ في قضائه أهل لكُلُّ رداءَةٍ.

وقال: لا تُدَنِّسُ لسانكَ بالقذفُ ولا تصغ ِ بأَذَنيْكَ إلى مثل ذلك.

وقال: إجعل عقلكَ المستولي على جميع تدبيراتِ حياتك، فرقدةُ العاقِلِ مجانسةُ للموتِ.

وقال: عسرٌ على الإنسانُ أن يكونَ حررًا وهو ينصاع لـالأفعال القبيحة الجارية مجرى العادة.

وقال: ليس ينبغي للإنسان أن يطلب القنية الغالية والأبنية المشيَّدة العاليـةَ لأنّها من بعد موتهِ تبقى على حدود طباعهـا ويتصرُّفُ غيـره فيها، لكن يـطلب من القنيةِ ما ينفعه بعد المفارقةِ والتصرفِ فيها.

وقال: مِنَ الأحمدِ للإنسانِ أن يحيا وهو على سيريرٍ من خشبٍ وهـو حسنُ التـوكُل ِ على اللهِ عـزُ وجـلُ، خيـرٌ من أن يكـون على سيريـرٍ من ذهبٍ وهـو مشكّكُ في اللهِ عـزُ وجلُ.

وقال: الحكيمُ إذا خرج على غير الصوابِ فهو سببُ جميع الشرور.

وقال: الأشكالُ المزخرفةُ والأمورُ المموِّهة في أقصر الأزمانِ تتبهرجُ.

وقـال: (عدمُ الفـلاح ليس وإنّما يضـرُ فـاعليـه فحسب، ولكن وبـالّـذينَ يتصلّونَ الفاعلينَ له)(١).

 <sup>(1) «</sup>كذا» وردت في وأ» العبارات الموضوعة ما بين قوسين.

وقال: اعتقد أنَّ أسَّ مخافةِ اللهِ تعالى الرحمةُ.

وقال: إذا رُمْتَ اذيَّةَ غيركَ فتصورْ أنَّك لا تخلص من أذيَّتهِ.

وقال: وطُنْ نفسك على قبـول ِ ما يبرِدُ عليك بـالمستقبل ِ من الأمـورِ التي تسوءُ وتسرُّ وخاصَّةُ التي تسوءُ بورودها في كلِّ يوم ِ.

وقال: واجبٌ عليك أن تبعـد من جميع زخـارفِ العالم المضلَّلةِ المكـدُرةِ للفكر.

وقال: لا تساعدنً عينيك للنَّوْم قبل أن تتصفَّحَ الأفعال التي فعلتها في نهارك فتقف على الموضع الذي زللت فيه عمًا ينبغي إنْ كنت زللت، وعلى ما فعلته ممًّا كان ينبغي أن لا تفعله، وعلى ما كان ينبغي أن تفعله فلم تفعله، وملى ما كان ينبغي أن تفعله فلم تفعله، ومتى كنت قد أتيتَ رضاً فليُهجَنَّك، فإنَّ ذلك يُوطَّىءُ لك ما يُقرِّبُكَ إلى الفضيلة الإلْهيَّة، أي والذي ذهب لانفينا البنوع في الأربع من الطبيعةِ التي لا تتغيَّرُ.

وقـال: التمسْتُ فعلاً من الأفعـال ، فابـدأ إلى ربُّكَ عـزٌ وجلٌ بـالابتهـال ِ فانجع فيه.

وقال: أعطِ من مالك الفضلاء والنـاس الضعفاء، فـالذي لا يعـطي الأخيارَ حاجاتهم لا تتأتَّى له من الله تعالى حاجاته.

وقال: الإنسانُ الذي اختبرته بالتجربةِ فـوجدتــه لا يصلح أنْ يكون صــديقاً وخِلًا، احذر أن تجمله لك عدُواً.

وقال: لاتَعُدُّ حُرّاً من لا يتمكّنُ من ضبطِ نفسه.

وقال: اجعل اختياركَ للإنسانِ من أفعاله خصوصاً من أقوالهِ، فإنَّ كثيراً من الناس تدبيراتهم رديئةً، وأقاويلهم شديدةً، وأفعالهم خبيثةً، وأقاويلهم جميلةً.

وقال: عَلَّمُوا أولاد الفلاسفةِ الأعداد والأشكال، ليعرفوا من الأعداد كيف

انحـراف الأشكال ِ وخـروجها من الاستقـامةِ، ولأجله كــان أفلاطــون ينادي لا يدخل في الفلسفة شابٌ لا يعرف التعاليم الأربعة.

وقال إذا أردَّتَ أن يطيب عيشك فارضَ من النَّـاسِ أن يقولـوا إنَّكَ عـديم عقل بدلًا من قولهم إنَّكَ عاقلً.

وقال: إذا فعلت الخير ثم فارقْتَ هذا البدن كنت سائحاً في الملكوتِ غيرَ عائدٍ إلى الانسيَّةِ ولا قابلًا للموتِ. وقال ما أحسنَ الإنسان أنْ لا يُخطىء، وإن أخطأ فما أكثر انتفاعهُ بأنْ يكون عالِماً بأنَّهُ أخطأ، ويحرصَ في أنْ لا يعاودَ وقال من جرتْ عادته بأذيَّتِكَ لا تستنِم إليه في حكمك.

وقال: الخمر عدو النُّفُس، وابطُ ومانعُ لها عن تصرُّفاتها، مُقَوِّ للجسم، مُنْهِضُ له، ويجري مجرى إلقاء نار على نارٍ.

وقال: مِنَ الواجبِ على الإنسانِ أن يكون طائعا لسلطانه وجيشهِ، فهـذا ليس يكون مطلقاً، لكن إلى الحدِّ الذي يقتضي شروط الحريةِ

وقال: لا تَكْشِفَنُّ أحداً سرق من فاقةٍ، فالسارقُ فاقتُهُ لا هو.

وقال: إذا وعظْتَ مذنباً فبرفيّ لئلاً يخرج إلى المكاشفةِ.

وقال: التَّقَلُّبُ في الأمصارِ، ومشاهدةُ الصناعات يزيدُ الرجال أدباً وحكمةً .

وقيل له: أيُّ شيء في غاية المفسدة للإنسان؟ فقال: فضلُ المال.ِ.

وقال: شرفُ النفس أن تقبَلَ النفسُ النُّعَمَ والمكارِهَ قُبُولًا واحداً.

وقال له رجلٌ: من أشقى الناس؟ فقال: مَنْ يجمع لِغَيروِ.

قيل لَهُ: مَنْ صديقُك؟ فقال: مَنْ لا يغْضَبُ من الحقِّ إذا سمعهُ.

قيل لهُ: أيُّ الناس أولى بالمفاداةِ؟ قال: أَنْقَصُهم ذُنوباً.

قيل له: فأيَّهُمْ ذلك؟ فقال: أكملهُمْ عقلًا، وأوفَرُهُمْ عملًا بالواجب.

وقال: حفظُ ما في يديك أُولَى من التماسِ ما ليْسَ عندك.

وقىال: أَرْبِعةُ مِن البِرِّ: كتمان الفياقةِ والمصيبةِ والـوجَـعِ، والصَّبْرُ عنـد الممات.

قال: من منم المال مِنَ الحمدِ ورثهُ من لا يحمدُهُ.

وقبال: أنْكَدُ العيش عيشُ الحسودِ. وسألَـهُ إنسان نحيفُ أن يُقيمَ عنـده، فقـال: عقلك يُضـادُ من ينفعـك، فـلا تـطمعنُ أنْ أُقيمَ عنـدك لـــــلاً الْمُرَضَ بمرضك.

وقال: الأصلحُ للإنسانِ أن يموت من أن يجمل نفسه مظلمةُ بالجهل والكسل.

وقال: لا يصُدُّنُكَ عن الأفعالِ الجميلة سُوء سيرةِ الإنسان الكافر للنعمةِ.

وقـال: أَذْكُرْ نفسـك، فكل النـاس إنّما خُلفـوًا للذُّكْـرِ والفكـرةِ الفـاضـلةِ، والقليلُ منهم يبلغ هذه المرتبة العليا ويتمكّنُ من الصبر عليها.

وقال: النَّفْسُ الطاهرة المُتألُّهةُ لا طريق إلى أن يـوافِقها شيءٌ من مـواصلةِ الارضياتِ.

قال: مَنْ جعل جميع زمانهِ مصروفاً في طاعةِ اللهِ سبحانـه، فرجــاؤُهُ ينبغي دائماً<sup>(۱)</sup> للهِ ومَعَ اللهِ عزْ وجلٌ. فقال افرخ بمن يعيبُكَ لا بِمَنْ يَزْهُو لك.

وقال: لتفرضُ أن لا تجمل للمداوةِ طريقاً إلى النموٌ. وقال: مَتى أساءَ بكَ انسانُ قليلًا فلا تُسى؛ به كثيراً.

وقال: إذا أخطأ عليك صديقكَ فسهُّلْ عليك احتمالهُ والاغتفار له.

وقال: احرصْ أن تُتْخِذُ الأصدقاءُ بذاتك لا بالأشياء التي تملكها.

وقال: الأخلقُ بالإنسانِ أنْ لا يفعل ما يريدُ لكن ما ينبغي.

وقال: ينبغي أن تمرف الوقت الذي يحسنُ فيه الكلام والوقت الَّذي يحسن فيه السكوتُ.

<sup>(1)</sup> أ: ح. ذ. : أَذَ بَكُونَ.

وقال: مَنْ لَمْ تَقَهَرْ نَفْسُهُ جسدهُ فإنَّما جسدُهُ قبرُ لنفسِهِ.

وقال: الحرُّ الـذي لا يُضيِّعُ حـرفاً من حـروفِ النَّفْسِ لشهوةٍ من شهـواتِ الطبيعةِ.

وقال: غايةُ الاستواءِ والاعتدال استواءُ الكمّ مع الكيفِ. وقال: جَرِّدِ العقلَ من الهوى يظهر صدق المعاملةِ.

وقال: إنْ لم تقدَّمْ حسن الظَّنِّ في كلِّ ما تطالبُ منَ المحموداتِ لم تَلْتَذَ بالشَّيْءِ المطلوبِ وإنْ تم كذلك، يجب على المرَّءِ أن يقدَّمُ سوءَ الظُّنُّ في المذمومَاتِ.

وقال: بقدر ما تطلُبُ تعلم ويقدر ما تعلم تطلب.

وقال ليس من شرائطِ الحكيم أنْ لا يضجر ولكن يضجر بوزنِ.

وقيل لهُ: مَنِ الخَيْرُ؟ فقال: خادِمُ الخيرِ.

وقــال: لَيس الحكيمُ مَنْ حُملَ عليـه بقدر مــا يطيقُ فصبــر واحتملَ، ولكنُّ الحكيمَ مَنْ حُملَ عليه أكثر ممَّا يحتملُ الطبيعة فصبر.

وقالَ: الطبيبُ هو مَنْ لَمْ يدعُ بدنه سقيماً ليس من عالمج غيره، يعني من صان نفسَهُ عن القبائح وفعَلَ الفضائلُ ليس من وصفَ وثنَى وتركَ نفسَهُ.

وقال: الدُّنيا دُوّل، مرَّةً لك ومَرَّةً عليكَ، فإذا تولَّيْتَ فأحسنْ وإذا تَوَلُوكَ فَلِنْ.

وكان يقول: إنَّ أكثر الأفاتِ لا يعرضَ للحيواناتِ لعدمِهَـا الكلامَ وتعـرضُ للإنسانِ من قِبَلِ الكلامِ .

وكان يقول: مَن استطاع أن يمنعَ نفسَهُ من أربعةِ أشياءَ فهو خليقُ أن لا ينزلُ به المكروهُ كما ينزلُ بغيرو: العجلةَ واللّجاجةَ والعُجْبَ والتّواني، فأمّا ثمرةُ العجلةِ فالنّدامةِ، واللّجاجَةُ ثمرتُها الحيرةُ، وَثمرةُ العُجْبِ البَغْضَةُ، وثمرةُ التّراني الذِّلَةُ.

ونظر إلى رجل عليه ثبابُ فاخرةً يتكلُّم ويلحنُ في كلامهِ فقال له: إمَّا أن تتكلُّمَ كلاماً يُشبهُ لُباسَكَ أوْ تلبسَ لباساً يُشبه كلامكَ.

وسالهُ ملكُ سَقِيلَيَة أَنْ يُقيمَ عندهُ، فقال لهُ: إنَّ عقلكَ يضَادُ ما ينفَسُكَ، ويَقَاؤُكَ يقلعُ أساسَكَ فلا تَطْمَعَنُ إذاً في مقام فيناغُورس عندكَ، فإنَّ الأطباء، لا يضمنونَ أنْ يمرضُوا مع المرضَى.

وقـال لِتلاميـذه: لا تطلبـوا من الأشيـاءِ مـا يكــون بحــب محبَّتكُمْ، ولكن أحَبُوا مِنَ الأشياءِ ما هي محبُوبَةً في أنْفُسِها.

وقىال لِأَخيهِ: إِنْ الْحَبَبْتَ انْ لا يُخْطِىءَ ابنُكَ ولا عبـــلُكَ فقد طلبُتَ مــا هو خارجٌ هَنِ الطَّبْمِ .

وقال ينبغي لِلْخَيْرِ أَنْ يظهَر بكلامِهِ ما هو مُنْطَوٍ عليه، ويظهَرَ بـأفعالِـهِ صـدَقُ قولِهِ.

وقالَ لِمِعْسِ تلامِـذَتِهِ ـ وكـان مُعْجِباً ـ: إن اردُثَ أن تعـظم محاسنُـكَ في أُعْينِ النامِ فلا تعظُمَنُ في عينكَ.

وقيل له: فُلانٌ مسيءٌ بالقول فيكَ، فشال: حملَهُ على ذلك جهلُهُ بـالقول.ِ الحسن.

وقال: لا تعجبُ مِنَ البلاءِ الشديدِ إذا نــزل بإنــــانِ كيف يألمُ لــه، ولكن إعْجَبُ من الصبر كيف يحتمله.

وقال: الإنسانُ الحكيم يعني بنفسه كعناية غيره بجسمِهِ.

وقبال: النَّفْسُ بحلُولِها بين الأخيارِ في اللذَّاتِ والنَّعيمِ وبين الأشرارِ في الأحرابِ والنَّعيمِ وبين الأشرارِ في الأحرابِ والغموم (١).

وقال: اتُّخِذْ آخذي الحق بقبول إصدقاء والمُمْتَنعينَ أعداءً.

<sup>(1)</sup> أ: ح. ن. : وقال لك أن تلطف بالإنسان. وَلَيْسَ لكَ أن تستكرهه.

وقال: الأخلَقُ بالإنسان. أنْ يَفعَلَ ما ينبغي لا ما يشتهي.

وقال اصبرْ على النوائِبِ من غير أنْ يُتَـلَمَّر بـك، اطلبْ مداواتِهـا بقنْدٍ مـا تطيقُ.

وقال: إذا سمعتَ مِنْ كلام الناس جَيلَهُ ورديثُهُ فلا تمتَعَضَنُ منه، ولا على نفسك الامتناع من اسْتماعِهِ، فإنْ سمعْتَ كذباً فهَوَّن على نفسك الصبرَ عليه.

وقال: استعمل الفكر قبل العمل.

وقال: كما إنَّ المريضَ إذا لم يصدق في صفةِ دائِهِ للطبيبِ لم يقدِرْ على علاجِهِ، كذلك المرَّةُ أيضاً إذا لَمْ يصدُقُ نفسَهُ بما لَهُ وعليه لم تصِحَ لَهُ علاجِهِ، كذلك المرَّةُ أيضاً إذا لَمْ يصدُكُنَّ نفسَهُ بما لَهُ وعليه لم تصِحَ لَهُ مَرَّدُّاتُ العامَّةِ والخاصَّةِ.

وقال: كَثْرَةُ العَدُوُّ يُقِلُّ الهُدُوُّ.

وكان فينَاغَورس إذا جلس على كُرْسِيِّهِ أَوْصَاهُمْ بِهِنَهِ السَّبِّمِ وصَايا: فَـوَّمُوا موازيَنَكُمْ واعْرِفُوا أَوْزانها، عَـدُّلُوا الخطأ تصحبكُمْ السَّلاسَةُ، لا تُشمِلُوا النَّال حيث تروَّنَ السَّحةَ استعملُوا العدلَ تَحِطْ بكم المحبَّةُ، عاملُوا الرَّمانَ كالوُلاةِ الذينَ يُسْتَمْمَلُونَ عليكم ويُعْزَلُونَ عنكمْ.

ذُكِرَ المالُ عنده، ومُدِحَ، فقال(١): وما حاجتي إلى ما يُعْطيهِ الحَظُّ، ويحفظُهُ اللَّوْمُ، ويُهْلِكُهُ السَّخاءُ.

وقيل له: ما أصعَبُ الأشياءِ على الإنسان؟

قال: أنَّ يعرفَ نَفْسَهُ ويكتُمُ الأسرارُ.

وقبال: ـ وقيدٌ نسظر إلى شيخ يُحبُّ النُّسظرُ في العلم ويستجي أن يُرَى

<sup>(1)</sup> أ: ح. ن. : لا تترفوا أبدانكم فيه أنفسكم فَتفقدوها في أوقات الشدائد إذا وردتْ عليكُم.

متمَلِّماً ـ يا هذا، لا تستحي<sup>(۱)</sup> أن تكونَ في آخرِ عمركِ أفضلَ منك في أوَّلِهِ. مند مهمة من مهم أن من أمه الله ما أن أمر من

وقال: انْكَى لَمَدُوكَ أَنْ لَا تُرِيَّهُ أَنَّكَ مُتَّخِذُهُ عَدْواً.

وقـال: صبيلُ الملكِ الحـازِمِ أنْ يتعاهَــذُ<sup>(2)</sup> مُلْكَةُ ورعيتَــهُ كتعهُــدِ صـاحبِ البستانِ بُستانَهُ.

وقال: سَبِيلُ الملِكِ أَوْلُ مَا يَبْدأُ بِهِ إظْهَارُ السُّنِ الجارية، وإقَـامَةُ الأسورِ اللَّازِمَةِ للرُّعِيَّةِ، واخْذُ الحدودِ مِنْ الهَلِهَا بحسب ما يستحقُّ كُلُّ واحـدِ منهُمْ، وأَنْ يقهَرَ نفسه عَمَّا تُنازِعَهُ إليه من الشهواتِ، وإنْ احتاجَ مع أعوانـهِ إلى زيادةِ أعُوانِ فَلْيجمَعْ إليهم النَّاصحينَ النَّاصرينَ للدَّيْنِ، اللَّرْمِينَ الشَّرائعَ والسُّنَنُ.

وقىال: سبيلُ الملكِ أنْ يحـنَرَ الإعجابَ والانفرادَ بـرأبِهِ، وكَثْـرَةَ الصَّبْـدِ وانفرادِهِ فيه عن عَسْكَرِهِ، ولَيْحْنَرْ أنْ يسلُكَ طـريقاً لا يعـرفها ولا طـريقاً فيهـا ضِيقٌ، ولْيَحْفَرُ الرَّكُوبَ في ظُلمةِ الليلِ، وإذا سارَ موكِبُهُ فَلْيَكُ ثابتاً على دَابِيهِ حسن الرَّكِيةِ، طَلِقَ الـوجهِ، يَـرْمُقُ الناس بعينيْهِ، ويَرُدَ عليهم السَّـلامَ بيدِهِ. مُسْتَشِراً بهم، فإنْ العيون إليه كثيرةً منَ الرَّعيَّةِ.

ولا يُدخِلُ إلى نِسائِه من النساءِ الخادساتِ لهُنَّ إلاَّ مَنْ مضى مِنْ اعمارهِنْ خمسونَ سنةً وما فوقها، وإنْ احتاج إلى رجل يكون في خدمتهِنَّ فليكُنْ طاعناً في السِّنِ قبيحَ الصورةِ له دِينٌ وأمانَةً، فإذا نَامَّ المَلِكَ واشتغَلَ بشيءٍ مِنْ لَذَّاتِهِ خَلِّوَى عَلَى خُرُاسِ فراشِهِ ثِقاته، وأمَرَ بافتقادهِمْ في كُلِّ وقتٍ وإن توانى احدُهُمْ عن نَوْتَيْهِ عاقبَةُ وشَهَرَهُ وعزلهُ عن موضعهِ.

وَلْيَحْذَرْ كُلُّ الحَذَرِ انْ يَاكُـلَ او يشربَ من يـدِ النَّساءِ اللُّواتِي يَعـزُنُ عليهِ او غيرهِنْ مِنْ سائر خواصًّه وَرَعِيْتِهِ بل يتولَّى ذلك له مَنْ يَثِقَ بعقلِهِ ودينِهِ ومُروءَتِـهِ

وكذاه في وأو، والصواب: لا تستح (بحذف حرف العلة).

<sup>(2)</sup> وكذاء في وأو، والصواب: يتعهد (كما يستنج من سياق الكلام).

ويُحبُّ مُلْكَهُ ودوْلَتَهُ، كذلك لا ينامُ على فراش لا ينثَى به، ولا يُلْبِسُهُ ثيابَهُ ولا يُبخِّرهُ إلاّ مَنْ هو بهـنه الصَّفةِ التي سلفتُ ولا يُمسحُ بمنديل بعد مُجـامعته نساءُ إلاّ بعد النَّقةِ به.

وقال: أصحابُ الشَّهواتِ البدنيَّةِ مملوكون لِلْخَواتين، وأَصْحابُ الفضائِلِ مُوافِقُونَ العقلَ.

وقال: الحَذِرُ في هذا العالم من أحْصى عيـوبَهُ، وضـدُهُ مَنْ كان مُحصيـاً لفضائلِهِ.

وحضرت امرائهُ الوفاةُ في أرْضِ غُربةٍ فجعل أصحابُهُ يتحَزَّنُونَ على سوتِهَا في أرْضِ غُربةٍ.

فقال: يامَعْشَرَ الإخوانِ، ليسَ بين الموتِ في الغُرْبَةِ والوطنِ فـرقُ، وذلك أنَّ الطريقَ إلى الآخرةِ واحدٌ من جميع النُّوالحيِّ.

وقيل له: ما أحلى الأشياءِ؟ فقال: الذي يشتهي الإنسانُ.

وقال لِحَدَثِ يتهاونُ بتعليمه: أيها الحدثُ، إنَّكَ إنْ لَمْ تَصْبر على تعبِ التعليم صبرْتُ على شقاء الجهل.

وقال: الرَّجُلُ المحبوبُ عند الله هو الذي لا يدُلُّ غيرَهُ لِإفْكَارِهِ القبيحةِ.

وقال: كلامُ الإستواء هُوَ الطيُّبُ يجوز بقربِهِ إلى اللهِ جلُّ وعلًا.

وقال: الكلامُ في اللهِ تعالى يجبُ أنْ تتقدُّمُهُ الأعمالُ الـذي<sup>(١)</sup> يرضاها اللهُ عزُّ وجلُّ.

<sup>(1)</sup> وكذاء في وأو، والصواب: التي. (المحقَّق).

### 11 ـ خبر سقراطيس الزاهِد المثال الحكيم (ا)

وكان سقراط مِنْ تلاميذ فيناغُورس وارسالاوس. ومعنى سُقراط باليونانية: المُعتصِمُ بالعدل. وُلِدَ في زمن بَهْمَن وسُمْ في أواخُر أيامه، واقتصر مِنَ الفلسفة على العلوم الآلهيَّة والأخلاق، وأغرض عن ملاذ الدنيا ورَفَضَها، الفلسفة على العلوم الآلهيَّة والأخلاق، وأغرض عن ملاذ الدنيا ورَفَضَها، وانمزلُ إلى الجبل وأقامَ في غَارٍ، واشتغل في الرَّهدِ ورياضة النَّفْس، وخالفَ اليونانينَ في عبادتِهمْ الأصنام، وقابلُ روساءَهمْ بالحجج والأدلَّة، فقرَّر العالم عليه فاضطروا ملكهم إلى قتله، فقتله بالسَّمَ تفادياً مِنْ شَرَهم بعد مناظرات جرت له مع العلك، محفوظة، وله وصايا شريفة وآداب فاضلة وحِكمٌ مشهورة ومذاهب في الصّفاتِ قريبةً مِنْ مذاهبِ فينَاغورسْ وأنْباذَقْلِسْ، وله في المعادِ آراهُ ظاهرُها ضعيف، والله أعلمُ باسرادٍه، ومرْموزاتِه.

وقال: إنَّ الباري تعالى لم يزلُ هُرِيَّتُهُ فقط، وهو جوهرٌ فقط، وإذا رجعنا إلى حقيقة الوصفِ والقول, فيه وجدنا العقلَ والمنطقَ متأخِراً عن اكتناء وصفِهِ وتحقَّقِهِ وَتَسْمِينِهِ وإدراكهِ لأنَّ الحقائقَ كُلُها من تلقاء جوهره، فهو المُمدُرِكُ حقاً، والواصفُ لكُلُ شيء وصفاً والمُسمِّي لكُلِ موجود اسماً، فكيف يقبرُ المُسمَّي لكُلِ موجود اسماً، فكيف يقبرُ المُسمَّى انْ يُحبطَ به وصفاً، فيرجِعُ فيصفُهُ من جهةِ آثارِهِ وأفعالِه، وهي أسماء وصفاتُ، إلاّ أنها ليست من الاسماء الواقعةِ على الجوهرِ المُخبِر عن حقيقته، مثلُ قولنا: الباري تعالى، واضعُ كلُّ شيء، وعزيزُ أي معتنعُ أنْ يُضامَ، وحكيم أيْ مُحدَّمُ الإفعالِ، وكذا سائرُ الصفاتِ.

وقال: إنَّ علمَهُ وقدرتهُ وجودهُ وحكمتُهُ بلا نهاية، فلا يبلغ العقل أن يصفها، ولو وصفها لكانت متناهيةً.

فقيل له: تُمرَّى الموجوداتِ متناهيةً. فقال: إنَّ تشاهيها بِحَسَبِ احتصال

<sup>(1)</sup> ابن جلجل، ص: 23، القفطي، ص: 197، أصبيعة، ص: 70.

العوائل لا بحسب القدرة والجود والحكمة لأنَّ المادة لا تحتملُ صوراً غير متناهية، فتناهَتِ الصور لا مِنْ جهة بُخْل الواهب بل لقصور المادة، وعن هذا اقتضتِ الحكمة أنَّها وإن تناهَتْ ذاتاً وصوراً وحَيِّزاً ومكاناً فغيرُ مُتناهية زماناً، والاشخاصُ إن لم يُتصوَّرْ بقاؤها في ذاتها إلاَّ أنها تبقى ببقاء الأنواع ، ويستبقى النَّوْعُ بتجدُد الاشخاص ، فبلا تبلغ القدرةُ إلى حَدَّ النهاية، ولا الحكمةُ تَقَفُ على غاية .

وزعم أنَّ أخصَّ أوصافِهِ تعالى هو الحيُّ القيَّومُ، لأِنَّ العلمَ والقدرةَ والجودَ والجودَ والحجودَ الحكمةَ تندرجُ تحت الحياةِ التي هي صفةً جامعةً للكُلُّ، والبقاءُ والسَّرْمَدُ والدُّوامُ وحفظُ النَّظامِ في العالَم يندرجُ تحت القيُّوم الذي هـو صفةً جـامعةً للكُلِّ، وهو حيَّ ناطقَ مِنْ جوهرِه، وهما لنا لاً<sup>(1)</sup> من جوهرنا، ولهذا يتطرُقُ إلى حياتنا ونُطقنا العدم والدثور.

وهـ و ابن سُفْرُونِسْقِسْ، ومَـ وْلَدُهُ وَمُنْشَوَّهُ بِـ الْبِنـة، وخلف مِن الـ ولـ بِ ثلاثة ذكورٍ، ولمَّا أَلْزِمَ التزويجُ على عَادَتِهِمُ الجاريةِ في إلْزام الافاضِل بالتُّرويج لِيَبْقى نسْلُهُ بينهم طلب تزويجَ المرأةِ السُّفيهةِ التي لم يكن في بلده أسْلَطَ منها، ليعتادَ جهلها والصَّبْرَ على سوء خُلقها ليقدِرَ ان يحتمِلَ جهل العاممة والخاصَّةِ.

وبلغَ مِنْ تعظيمهِ الحكمةَ مبلغاً أضَرَّ بِمَنْ بعدَهُ مِنْ مُجِبِّي الحكمةِ، لأنَّهُ كان مِنْ تعظيمهِ الحكمةَ رأيه أنْ لا يستودعَ الحكمة الصُحف والقراطيسَ تنزيهاً لها عن ذلك. ويقول: الحكمةُ ظاهرةً مقدَّسَةٌ غير فاسدَةٍ ولا دنِسَةٍ.

فلا ينبغي لنا أن نستودعها إلاّ الأنْفُسَ<sup>(2)</sup> الحيَّة، ونُنزَّهها عن جلودِ الميتةِ، ونصونَها عَنِ الغلوبِ المُتَمَرِّدَةِ، فلم يُصَنَّفُ كتاباً ولا أملى على أحَدٍ من تلامذته ما أثبته في قرطاس وإنّما كان يُلقَّنَهُمْ علمه تلقيناً لا غير.

كلمة غير مقرومة.

<sup>(2) 1:</sup> ح. ن.: الغُدُسية.

وتملَّم ذلك من استاذِهِ طَيْمَاؤُلُوسْ، فإنَّه قال له في صباهُ: لِمَ لا تدعني أنْ أُدوَّنَ ما اسمَمُ منك من الحكمةِ؟

فقال له: ما أوثقَكَ بجلودِ البهائم(أ) وأَزْهَدَكَ في الخواطِرِ الحيَّةِ آهَبْ أَنَّ إِنَّ اللهِ المَّيَةِ آهَبْ أَنَّ اللهَاللهُ عَن شيءٍ من شوف العلم هل كنان يحسُنُ أن تُحيلُهُ على الرجوع إلى منزلكَ والنَّظرِ في كتبك؟ فإنْ كان لا يحسُنُ فالزمِ الحفظ، فلزمَهُ سقراط، وكان زاهداً في الدنيا قليل العبالاةِ فيها.

وكان من رسوم ملوكِ اليونانيين إذا حَارَبُوا أَخْرَجُوا حكماءَهُمْ معهم في أَسفارهم فأَخْرَجَ الملك معه سقراط في سَفْرَةٍ خرج فيها لبعض مُهمَّاتِهِ فكان سقراطُ يأوي في عسكر ذلك الملك الى جُبِّ مكسورٍ يسكن فيه مِنَ البرْدِ فإذا طلعتِ الشمس، ولاجل ذلك سُمَّي طلعتِ الشمس، ولاجل ذلك سُمَّي ستدفي بالشمس، ولاجل ذلك سُمَّي سُعواط الجُبُّ، فمَرَّ به الملك يوماً وهو على ذلك الزير فوقف عليه.

وقال: ما لنَا لا نراكَ يا سُقْراطُ وما يمنعُكَ مِنَ المصير إلينا.

فقال: الشُّغْلُ أَيُّهَا الملكُ؟ قال: بماذا؟

قال: بِمَا يُقيمُ الحياة. قال تصيرُ إلينا فإنَّ هذا لك عندنا مُعدَّا أبداً. قال: لَوْ عَلَمْتُ أَيُّهَا الملكُ أَنِي أَجِدُ ذلك عندك لم ادهْهُ. قال: بلغني أنَّكَ تقولُ: إنَّ عبادةَ الاصنام ضارةً.

قال: لَمْ أَقَلْ هَكَذَا. فقالَ: فَكَيْفَ قُلْتَ؟ قال: قُلْتُ: إِنَّ عبادة الأصنامِ نافعة للملك ضارةً لِسُقراطَ لأنَّ الملك يُصلح بها رعِيْتُهُ ويستخرجُ بها خراجَهُ، وسُقْراطُ يعلم أنَّها لا تضرُّهُ ولا تنفعُهُ، لائنه مُقِرَّ بِالْ لَهُ خالقاً يرزُقُهُ ويُجْزِيه بِما قَلْمَ مِنْ شِيءٍ وأَحْسَنَ.

قبال: فهلْ لك من حاجَةٍ؟ قال: نَعَمْ، تصرف عنانَ دابتكَ عني، فقيد

<sup>(1)</sup> أ: ح. ن. : الميتة.

سترتني جيوشكَ مِنْ ضوءِ الشمسِ. فدعا لهُ الملكُ بكسوةٍ فاخرةٍ من ديساجٍ وغيرهِ ويجوهرِ ودنانيرَ ليحبُّوهُ بذلك.

فقىال له سُقراط: أيُّها الملك وعـنْتَ بمـا يقيمُ الحيـاةَ، وبـذلتَ مـا يقيمُ الموتَ ليس لِسُقْراطَ حاجةً إلى حجارةِ الأرض وهشيم النباتِ ولُعـابِ الدُّود، والذي يحتاج إليه سُقراطُ هو معه حيث توجَّه.

وكان سُقْراطُ يىرمزُ في كـلامهِ مشل ما كـان يفعلُ فيشاغورس، فمن كـلامه المرموز.

قوله عندما فتُشتُ عن علَّةِ الحياةِ ألقيتُ الموت، وعندما وجدتُ الموتَ عرفت حينة ِ ينبغي أن أعيش.

قال: إنَّ الذي يريد أن يحيا حياةً إلهيَّةً ينبغي أن يُبِيتَ نفسه من جميع الأفعال الحسَّيَّةِ على قدر القوةِ التي مُنِحَها فإنَّه حينتذِ يتهيَّا له أن يميش حياةً الحق.

وقال: تكلَّم بالليل حيث لا تكون أعشاش الخفافيش، أي ينبغي أن يكون كلامُكَ عند خلوتك لنفسك وأنْ تجمع فكرك وتمنع نفسك أن تطلع في شيء مِنْ أمور الهيولات. وقال: صُدَّ الخمس الكوى ليُضاء مسكنُ العلَّة، أي غَبِّضْ حواسَّك الخمس من الجَولانِ فيما لا يجدي تُضيء نفسك.

وقال: إمْلا الوعاء طيباً، أي ارْع عقلك بياناً وفهماً وحكمةً. وقال: أفرغ المحوض المثلَّث من القبلال الفارغة، أي إرفِضْ عن قلبك جميع الآلام المارضة في الشلائة الاجناس من قوى النفس التي هي أصلُ جميع الشَّرِّ. وقال: لا تأكل الاسود الذيب، أي احذر الخطيئة.

وقال: لا تتجاوزنُ الميزانَ، أَيْ لا تتجاوز الحقُّ.

وقىال: عند الممات لا تكن نملةً، أي في وقت أمانتك لنفسك لا تمين ذخائر الحَسَن. وقال: ينبغي أنَّ تعلم أنَّه ليس زمانٌ من الأزمنةِ يُفقَدُّ فيه زمانُ الربيع، أيَّ لاَ مانع لك في كل زمانٍ من اكتساب الفضائل.

وقال الْمُعَمَّى عن ثلاث سُبُل. فإن لم تجدها فارض أن تنام لها يومَ المستغرق، أي افحص عن علم الأجسام وعلم ما لا جسم له وعلم الذي وإنْ كان لا جسم له، فهو موجودً مع الأجسام، وما اغتاض منها عليك فارض بالإمساك عنه قال: ليس التَّسعةُ تأكلُ مِنَ الواحد، أي العشرةُ هي عقد من العدد، وهي أكثرُ من تسم ، وإنّما تكمل التسع فتكون عشرةً بالواحد، فكذلك الفضائل كالتسع تتمُّ وتكمُلُ بخوفِ اللهِ عزُ وجلُ ومحبّية ومراقبته .

وقال: اقتنِ بالاثنيَّ عشر اثنا عشر، يعني بالإثنيَّ عشر عضواً التي يُكتسبُّ بها البُّر والإثمُّ.

وهي: العينانِ والأذنانِ والمنخران واللسانُ واليدانِ والرَّجلانِ والفرج، وأيضاً بالإثنيُّ عشر شهراً اكتسبُ(ا) أنواع الأشياء المحمودة والمُكمَّلةِ للإنسانِ في تدبيره ومعرفته في هذا العالم.

وقال: ازْرَعِ الأسودَ واحْصُدِ الأبيض، أيْ ازرغ بالبكاءِ واحصدُ بالسرور.

وكان أهل دهره لمَّا سألوه عن عبادة الأصنام صدَّهُمْ عنها وأبطلها، ونهى الناس عن عبادتها، وأمرَهُمْ بعبادة الآله الواحد الصمد الباري الخالق العالم بما فيه، الحكيم القدوس لا الحجر المنحوت الذي لا ينطق ولا يسممُ ولا يحسَّ بشيء من الآلات، وحضَّ الناسَ على البِرَّ وفعل الخير، وأمَسرهُمْ بالمعروف، ونهاهُم عن الفواحش والمُنكرات في بقيَّة من أهل زمانيه، ولم يقصدُ استكمالَ صواب الرأي لعلمه أنَّهُم لا يقبلون ذلك منه.

فلمًا علمَ الرُّؤساءُ في وقتهِ من الكهنةِ والأراكنةِ ما رامَهُ مِنْ دعوتِهِ وأنَّ رأْيَـهُ نَفْيٌ الأصنامِ وردُّ الناسِ عن عبادتها شَهِيدُوا عليه بـوجـوبِ القتـلِ، وكـانَ

<sup>(1)</sup> آتے، ف، تیها،

الموجبون عليه الفتل قُضاة أسلس الأحدَ عشر، وسُفيَ السُّمُّ الذي يقال له فَلَيُـون، لأنَّ الملك لمَّا أوْجَبَ عليه القضاةُ القتـل ساءَهُ ذلك، ولم يمكنهُ مخالفتهم.

فقال له: اختر أي قتلة ، شئت ، فقال بالسّم ، فأجابة إلى ذلك والذي أخَّلَ مُقلّ سُخْراط شُهوراً بعلما أوْجَبُوهُ عليه ، أنْ المركب الذي يُبْعَثُ كلَّ سنة إلى هيكل (أ) أولُوقَومُون ويُحمل إليه فيه ما يُحمل ، عرض له ما يحبسه لتعذَّد الرَّبع فأبطأ شهوراً ، وكان مِنْ عادائهم أنْ لا يُراقَ دمٌ ولا غيرهُ حتى يرجِعَ الممركبُ من الهيكل إلى سنس ، وكانَ أصحابُهُ يختلفونَ إليه في الحبس طولَ تلك المدّة ، فذخلوا إليه يوماً .

فقــال له أفـرِيطُون رجـلٌ منهم: إنَّ المركبَ داخـلٌ غداً أو بعـد غدٍ، وقـد اجتهــدنا في أنْ نــدفع عنـك مالاً إلى هؤلاءِ القــوم ِ وتخـرجُ سِـرًا فتصـيـر إلى رُوميَّة، فتُقيمَ بها حيث لا سبيل لهم إليك.

فقال له سقراط: قد تعلمُ أنَّه لا يبلغُ ملكي اربعمائة درهم.

قال لَهُ افريطون: لَمْ اتُمُلْ لَكَ هذا القولَ على انَّكَ تَخْرُمُ شَيْسًا لاَنَّا نَمَلُمُ انَّـه ليس في وسعكَ ما سالَ القومُ، ولكن في أموالِنا سعةً لذلك وأضعافه، وانفُسُنا طبَّةً لادائه لنجاتك، وأنَّ لا نَفْجَعَ بك.

قال له سقراط: يا افريطُون، هذا البلد الذي فُعِلَ بنا فيه ما فُعِلَ هو بلدي وبلد حبسي، وقد نالني فيه ما رأيت، ولم يوجب ذلك علي لامر استحققته بل لمخالفتي الجور ولسطعني على الأفعال الجائرة وأهلها من كفرهم بالباري سبحانه، وعبادتهم الأوثانَ من دونه، والحال التي أوجبتُ علي الفتل هي معي حيث توجَّهْتُ، وإنِّي لا أدَّعُ نصرة الحقَّ، والسطفنَ على الباطل والمبطلينَ حيث كنتُ، وأهلُ روميَّة أَبْعَدُ مني رحماً من أهل مديني، وهذا الأمرُ إذا كان

<sup>(1)</sup> أ: ح. ن. : كان.

باعثه على الحقُّ(١) فحيث توجهتُ فغير مأمونٍ عليٌّ هناك مثل الذي أنا فيه.

قال له أفريطون: فتذكّرُ ولدكَ وعيالك وما تخافُ عليهم من الضيعَةِ؟ فقـال له: الّذي يلحقُهُم بـروميَّة مِشـل ذلك إلاّ أنَّكُم ههنـا بهم أحرى أن لا يضيمـوا معكم.

فإنْ كان اليومُ الثالثُ، بَكَرَ تلامدَتُهُ إليه على العادةِ، وجاءهُمْ السُّجَانُ ففتح الباب وجاء القُضاةُ الاحد عشر فدخلوا إليه وأقاموا ملينًا، ثم خرجوا من عنده وقد أزالوا الحديد عن رجليه، وخرج السُّجَانُ إلى تلامذتِه، فدخل بهم إليه فسلمُوا عليه وجلسُوا عنده، فنزلَ سقراطُ عن السريرِ وقعد على الأرض ِ ثم كشف عن ساقيْهِ فمسحَهما وحكَهما.

وقال: ما أغْجَبَ فعل السياسةِ الإلهيّةِ حيثُ قربتِ الأضدادُ بعضها من بعض، فإنّهُ لا يكاد أنْ تكونَ لـذُهُ إلا ويتبعها ألم، ولا ألمّ إلاّ تبعهُ لـذُهُ، وصارَّ هذا الكلامُ سبباً لـدورانِ الكلام بينهم، فسألهُ سيماوس وقيلون عن شيء من الأفعال والنفسيَّة، وكُثرتُ المذاكرةُ بينهم حتى استوعب الكلامُ في النفس بالقول المتقنِ المستقصى، وهو على ما كان يُعهَدُ عليه في حال سروره وبهجته ومرجه في بعض المواضع، والجماعةُ يتعجّبونَ من صرامته وشيةِ استهانتهِ بالموتِ ولم يكل عن تقصي الحقّ في موضعه، ولم يتركُ شيئاً من أخلاقِه ولا مِنْ أحوال نفسه التي كان عليها في زمانِ أمنِهِ من الموتِ، وهم مِنَ الكمدِ والحزنِ على فراقه على حال عظيمة.

فقـال له سيمَـاوُسْ: إنَّ التقصَّي في السؤال عليك مع هذه الحـال ِ لثقلاً علينا شديداً وتُبحاً<sup>(2)</sup> في العِثرة، فإنَّ الإمسـاكَ عن التقصَّي في البحث لحسرةً عظيمةً جداً مع ما نعلم في الأرض من وجود الفاتع ِ لما يريدُ.

فقال له سقراط: لا تدعُ عنًا التقصِّي لشيءِ أردتُهُ فيإنَّ تقصيك لمذلك هــو

<sup>(1)</sup> أ: ح. ن.: ونصرة الحق.

<sup>(2)</sup> وكذاه في وأو، والصواب: لفتل . . وقبع (المحقّق).

الذي أسرُّ به، وليس بين هذه الحال عندي وبين الحال التي هي ضدَّها فرقً في الحرص على تقصِّ الحقَّ، فإنَّا وإنْ كنَّا نعدم أصحاباً ورفقاءَ أشرافاً محمودين فاضلين، فإنَّا أيضاً إن كنا معتقدين ومُتيقِّنين الأقاويل التي لم تزل تسمع منَّا بانْ نصير إلى أقوام أُخَر فاضلين أشرافٍ محمودين، منهم: إيسكلاوس وأيارس وأرفلس وجميع مَن سلف من ذوي الفضائل النفسائيَّة.

فلمًّا تصرَّم القول في النفس وبلغوا فيها الغرض الذي أرادوهُ، سألوهُ عن هيئة العالم وحركات الأفلاكِ وتركيب الاستقصَّاتِ فأجابهم عن جميعه، ثم قصَّ عليهم قصصاً كثيرةً في العلوم الإلهية والأسرار الربانيَّة، ولما فرغ من ذلك قال: أمّا الآن فقد حضر الوقت الذي ينبغي لنا أن نستحم فيه ونصلي ما أمكننا، ولا نكلفُ أحداً بحمَّام الموتى، فإنَّ الأرساني(ا) قد دعانا ونحن ماضون إلى أراوس، وأمّا أنتم فتنصرفون إلى أهاليكم، ثم نهض فدخل بيتاً فاستحمَّ فيه وصلَّى وأطال اللَّبُ، والقوم يتذاكرونَ عظم المصيبة، وأنهم يفقدون منه حكيماً عظيماً وأباً عليماً ويبقون بعده كاليتامى، ثم خرج فدعى بولدِه ونسائِه، وكان له ابن كبير وابنانِ صغيرانِ، فودَّعهم ووصاهُم.

فقال له افْريطُون: فما الذي تـأمرنـا أن نفعله في أهلك وولدكَ وغيـر ذلك في الرّركَ؟

قال: لستُ آمُركُمْ بشيء، بل هُوَ الذي لم أزلْ آمُركُمْ به قديماً من الاجتهاد في إصلاح أنفسكم، فإذا فعلتم ذلك سررتُمُوني، ثم سكت ملبًا وسكتَ الجماعة، فأقبلَ خادم الأحد عشر قاضياً، فقال: يا سُقراطُ، إنْكَ جريء مع ما يصيك، إنَّكَ تعلم أنّي لستُ علَّة موتِكَ، وإنَّ عِلْة موتِكَ الفضاة الأحد عشر، وأنا مأمورُ بذلك، وإنَّكَ أفضلُ من جميع من صار إلى هذا الموضع، فاشربِ الدواء بطبِ نفس، واصيرْ على الاضطرابِ اللازم. ثم ذرفت عيناه وانصرف.

<sup>(1)</sup> أ: ح. ن.: الارمامافي.

قال سقراط: نفعل، ثم سكت هنيهة، وقال: لافريطُون: مَنِ الرَّجـلُ الذي يأتيني بشُرْبة موتى؟ فدخل ومعه الشربة، فتناولها منه وشـربها، فلمّـا رأوهُ قد شربها غلبهم من البكاء والأسفِ ما لم يملكوا أنفسهم معه، فعلت أصـواتهم بالبكاء، فأقبلَ عليهم يلومهم ويعظهم.

وقال: إنّما صرفنا النساء لئلاً يكونَ منهم مثل هذا. فأمسكوا استحياء منه، وقصداً للطاعة له، على مضض شديد من فقده، وأخذ سقراط في المشي والتردَّدِ هُنَيهَة، ثم قبال للخادم: قد ثقلتْ رجلاي عليْ، فقبال له: استلقِ، فاستلقى، فجعل ينخسُ قدمَيه ويقبول: هل تحسّ بغمزي لهما؟ فقبال: لا. ثمَّ غمز ساقيه، وجعل يسألُه ساعةً بعد ساعةٍ، وهو يقبول: لا. فأخذ يخمد أولًا فأولًا، ويشتذُ برده حتى انتهى إلى حَقْرَيْهِ.

قال الخادمُ: إذا انتهى البردُ إلى قلبه، ومضَى.

فقال له افريطُونُ: يا إمّام الحكمةِ ما نرى عقولَنَا إلّا تبعدُ عن عقلك فتمهد إلينا. فقال: عليكم بما أمرتُكُمْ به أوَّلًا. ثم مدَّ يده إلى يد أفريطون، فوضعها على خدَّهِ.

فقال له: مُرْني بما تحبُّ، فلم يُجبه بشيء، ثم شخص ببصره وقال: أسلمتُ نفسي إلى قابض أَنْفُس الحكماء ومات، فأطبقَ أَفْريطُونَ عينيه، وشدُّ لحيتُهُ، ولم يكن أفلاطون حاضراً معهم لأنّه كان مريضاً.

وذُكر أنَّ سقراط هلكَ عن اثني عشرَ ألفَ تلميذِ وتلميذِ تلميذٍ، وكان رجلاً أبيض أشقر أزرق، جيَّد المظام، قبيح الوجه، ضيَّق ما بين المنكبين، بطيءَ الحركةِ، سريعَ الجوابِ، شبتُ اللَّحيةِ، غير طويل، إذا سئل أطرق حيناً ثم يجيب بالفاظ مُتقنةٍ، كثيرَ التوحيد، قليل الأكل والشرب، كثيرَ التعبُّد، شديد(ا)، يكثِرُ ذكر الموت، قليل الأسفار، مُجيداً لرياضة بدنه، حسيس

<sup>(1)</sup> أ: ح. ن.: التعب.

الملبس، مهيباً، حسن المنطق، لا يوجد فيه خللٌ، مات بـالسُّمّ، وله مـاثة سنة، ويضع سنين.

وقيل له: لا بدَّ وأن نزوِّجَك؟ فقال: إن كان ولا بُدَّ، فتكون امرأةً قبيحةً الوجهِ سَيِّنةً الخُلْقِ، فقالوا: إلى الوجهِ سَيِّنةً الخُلْقِ، فقالوا: لِمَ هذا؟ فقال: أمَّا الأول فلنالاً تحُنَّ نفسي إلى جماعها، وأمَّا الثاني فِلاَرُوْضَ نفسي على الاحتماء، فقيل له لِمَ تكره الجماغ وهو لذيذً؟

فقال: لأربع خصال: الأول هنك الأستار، والعاقلُ تأبى نفسه ذلك. الثاني ولوجُ الأقذار، والعاقلُ يأبى ذلك. الثالث نهك القوى، والعاقلُ يشحُ على قُورِّة. الرابع تخليف خليف الموتِ، الذي إنْ عاش فَتَنَ، وإنْ مات حَزنَ، والعاقلُ لا يجعلُ نفسه مرتهنةٌ بشيء. وسقراطُ المذكور هنا هو أبو الفلاسفةِ، حكيمُ الحكماء، من عنده، وردتِ الفلسفةُ، وعنه صدرت المحكمة، له الأمثالُ السائرةُ والفوائد الغامرة، كلامُهُ في القلوب، كنسيم الرباح عند الهبوب، وكالراحَة للمكروب.

## آداب سقراط الحكيم الزَّاهِدِ

قال ليكُنْ أُولُ ما تجعل فيه همُّتِكَ ومحافظتكَ أن تعرفَ حقُ اللهِ ـ عزُ وجلً ـ عليك في العبادةِ والتُقَى وأن تجتهد فيما يرضى به ليس بالقرابين وحدها ولكن أن تحذِرَ التعدي في أن تُقسِمَ به باطلاً، فإنَّ هذا النَّحوُ إن أحكمته كان علامَةَ غنى وأثراً صالحاً من شيمَةِ الأبرادِ، فارض الله صبحانَةُ دهرك، واجتهد في موافقةِ الجماعةِ، فإنَّ المصمةَ بذلك مع العملُ بالشريعةِ.

وقال لتلاميذه، الحكمةُ سُلُمُ العلوُّ، من عَدِمُها صَدِمَ القُرْبُ من بـــارث؛ عــزُ وجلُ.

وقال: باقيه تعالى وبالإخلاص ِ لذلك في الشرائع خلاصُ الحائرين. وقال: العدلُ أمانُ النفس. وكمان يقول إذا جلس للتعليم: أنما زارعٌ والدَّراسـةُ ماءُ التـربيـةِ، فمن لـم يكُنْ له مزرعةُ نقيَّةً، وماؤهَا متدفَّقُ لم ينجع فيها الزرعُ.

وقال: عجباً لِمَنْ عرف فناة الدنيا، كيف تلهيه عمَّا ليس فيه فناءُ(١).

حُكِيَ عنه أنَّه لما أَدْخِلَ على الملك الـذي قتله، قال لـه: يا سقـراطُ انْتَ الزَّادِىءُ علينا والقائلُ إنَّ اتخاذ الأصنام ليس بجيِّد.

قال له سقراط: أنا القـائِلُ إنَّ اتخـاذَ الأصنام ِ ليس بجيَّـدٍ لبعض الناس. فقال له الملك: ولِمَنْ هو جَيَّدُ ولَمِنْ هو لَيْسَ بجيَّدٍ؟

قال: ليسَ بجيِّدٍ لِسُقْراطَ، وهو للملكِ جيَّدُ.

قال: وكيف ذلك؟ قـال: لأنها ليستْ بجيِّدةٍ للحكيم ، وجيَّدةٌ للذي ليس بحكيم . قال: وكيف ذاك؟

قال: لأنّ مَنْ عرف الله تعالى حَقَّ معرفيهِ وما يرضيه لم يحتج إلى ما يُربطه عن السيَّئاتِ ويُجنبه منها لرُوم الواجبِ من حَقَّ خالفهِ وبارثه سبحانه، فأمَّا مَنْ كان بخلافِ ذلك فيحتاج إلى ما يربطه ويردعُهُ عن السيئاتِ من خوفِ للأصنام التي وضعها أرباباً له، فهي تردعُهُ باعتقاده إيَّاها آلِهةً، وهي لا تنفعه لأنها جسد مواتُ.

وقال: النفسُ الزكيَّةُ تحبُّ الخير وتأمر به، والنفس الرَّديثةُ تحبُّ الشر وتأمر به.

وقال: غرسُ النَّفْسِ الفاضلةِ الانصاف، وثمرةُ غرسها السلامة، وغرس النفس الرَّفْلَةِ الشَّرُ، وثمرَة غرسها الندامةُ.

<sup>(1)</sup> أ: ح. ن. : وقيل له : لابد أن نزوجك قال وإن كان لا بند فيكون آمراة قبيحة النوجه سيئة الخلق. فقالنوا لم هذا قال: أما الأول فلشلا تحن نفسي إلى اجتماعها. وأما الشاني فلا روض نفسي على الاحتمال. قبل له لم تكره الجماع وهو لذيذ قال لاربع خصال: ١ - منك الأستار والعاقل تأيي نفسه هنك سترها ـ 2 - ولوج الاقذار والعاقل لتطن نفسه عن ذلك ـ 3 - ينهك القوى والعاقل يشع على قوته ـ 4 - تخليف خلف الموت الذي إن عاش فتن وإن مات حزن والعاقل لا يجعل نفسه مرتهنة بشيء وقال لئلاً. . .

وقـال: النَّفْسُ الفاضلةُ تُعـرفُ بحسنِ مسـارعتهـا وقبـولهـا للحقِ. والنفسُ الناقصةُ تعرفُ بمسارعتها إلى الباطل .

وقال: إذا وقفتِ النفسُ عمًّا اشتبةً عليها وقبلتْ ما اتَّضح لها فهو دليلٌ على ذكائها.

وقـال: نُفوسُ الاخيـارِ نافـرةً عن أفعال ِ الفُجّـارِ، ونُفوسُ الاشــرارِ متبـرَّمـةٌ بأعـمال الأبرار.

وقـال: مُتَّبِعُ الشهـواتِ نــادمٌ في العــاقبـةِ مــذمــومٌ في العــاجلَةِ، ومُخــالِفُ الشهواتِ سالمٌ في العاقبةِ غانمٌ في العاجلةِ محمودٌ مغتبطٌ في الاجلةِ(١٠).

وقيل لِسُقراط: هل تُغيِّرُ قلبُ العاقل قِلَّةُ المال؟

قال: مَنْ كان كذلك لم يكن عاقلًا.

وقيل: هل يعمل العاقل غير الصوابِ؟ فقال: ما يعمله برأي ِ العقـل ِ فهو صوات.

وقال: شخصٌ بغير علم كجسدٍ بغيرِ روحٍ .

وسُولتُ امرأةُ سُقْراطَ: أَيُّ شيءِ رأيته منهُ حسناً؟ فقالت: كان يدخل ويخرج بوجه واحدٍ.

سُئِلَ أَيُّ شَيءٍ الذُّ؟ فقال: تعلُّمُ حكمةٍ لم نعرفها.

وسالَه بعضهم، فقال: متى نكمل في الحكمة؟ فقال: إذا لم تفرح بالمدح ولم تحزن بالدُّمُ؛ فقال: متى يتهيًّا لي ذلك؟ قال: إذا حصلت أربع آذانٍ، أذنان تسمعان الحكمة، وأذنان تصمًّان عن هذر الجهَّال.

وقــال: لا ينبغي للأديب أن يُخــاطب من لا أدب له، كــالصاحي لا ينــازع السكران.

وقال: النفسُ الرُّديثةُ تهلك ويهلك معها غيرها.

وقال: النُّفُوسُ أشكالٌ فما تشاكل منها اتفق، وما تضادُّ منها اختلف.

<sup>(1)</sup> أ: ح. ن.: وقال النفس الزكية تسلم ويسلم معها غيرها.

وقال: اتَّفاقُ النفوس ِ باتفاقِ هممها، واختلافها باختلاف مرادها.

وقال: النفسُ جامعةُ لكلُّ شيءٍ، فمن عرف نفسه عـرف كلُّ شيءٍ، ومَنْ جهل نفسه جهل كلُّ شيءٍ.

وقال: النَّفَسُ جوهرةً لا قيمةً لها، فمن عرفها صانها إلاّ عمًّا يشاكِلُها، ومَنْ جهلها ابتذلها في غير موضعها.

وقـال: من بخل على نفسه، فهو على غيـره أبخلُ، ومَنْ جـادَ على نفسِهِ فذلك المرجو جودً.

وقال: ما ضاع من عرف نفسه وما أضيع من جهل نفسه.

 وقال: مَنْ لا يُحْسِنُ النَّظر لنفسه أوشَكَ أنْ لا يُحْسنَهُ لغيرو.

وقال: مَنْ كان حريصاً على صيانةِ نفسهِ عُرِفَ ذلك مِنْ توقّيهِ من المداخلِ السُّيِّيَةِ.

وقال: النَّفْسُ عوضَ من كل شيء، ولا شيء مِوَضَ من النَّفْسِ، فَمُضَيَّحُ نَفْسُهُ مُافَيِّعٌ لِكُلُّ شيءٍ.

وقال: النفسُ الخَيْرَةُ مُجَرِّبَةً بالقليلِ من الأدبِ، والنفسُ الشَّرِّيرَةُ لا ينجع فيها كثيرٌ من الأدب لسوء معرفتها.

وقال: لو سكت مَنْ لا يعلم لسقط الاختلاف.

وقال: سِتَّةُ لا نفارِقهُمُ: الكآبَةُ، الحَسُودُ، والحَفُودُ، وحديثُ عهدٍ بغنى، وغني يخشى، وغني الفقر: وطالبُ رُتبةٍ يقصر قدره عنها، وجليس أهل الأدبِ وليس منهم.

وقال: مُؤدِّبُ النفسِ الرديئةِ، كرائض الفرسِ الصعب، إن غفل عن عِنانِهِ جمعَ به.

وقال: مَنْ ملك سِرَّه خفي على الناس أمَرُّهُ.

وقال: لا تكرُّهُ سخط من رضاه الباطلُ.

وقال: التَّقرُّبُ من الناس مجلبةً لقرينِ السوءِ، والتِّباعدُ مجلبةُ للعداوةِ

فكُنْ من الناس بين المنقبض والمسترسل ِ.

وقال: خيرٌ من الخيرِ مَنْ عَمِلَ بهِ، وشرٌّ مِنَ الشُّرُّ من عمل به.

وقال: العقولُ مواهِب، والعلومُ مكاسب.

وقىال: مَنْ ظنَّ أَنَّه شيءٌ وليس يحسنَ شيئاً فليس يستناهِـلُ شيئاً سـوى التُوبيخ .

وقَـالَ: العالِمُ طبيبُ الـدَّينِ، والعالُ داءُ الـدينِ، فإنْ رأيتَ الـطبيبَ يجُـرُّ الداءَ إلى نفسِه، فكيف يداوي غيرَهُ؟

وقال: لا تكون كـاملًا حتى يـامنَكَ عـدُوُكَ، فكيف بك إذا كنتَ لا يـامنك صديقك؟.

وقال: اتَّقوا مَنْ تَبْغُضه قلوبكم.

وقال: لا خير في الحياة إلا لاحد رجُلين: ناطق عالم أو صامت اعى ١٠٠٠.

وقال: الدنيا سجن لمن زهد فيها، وجنَّةُ لمن أحبُّها.

وقال: إنّما الدنيا كـطريقٍ فيها شـوكُ مغطّى بـالتراب يـدوسه من لا يعـرف مسلكه فينخسه ويؤلمه، ويقف عنه من استراب به فيسـلم منه.

وقـال: مَنْ مال إلى الـدنيا تعجُّـلُ التعب فيها، وكـان على يقين من فنائـه عنها، ومن زَهِدَ فيها استراح من عنائها وأحبُّهُ أهلها، وآمن خـوف العاقبـة بعد مفارقتها.

وقال: ما أعقل من تيقن بالرحيل من الدنيا، وهو دائبٌ مجتهدٌ في عمارتها.

وقال: جدير على العاقل أنْ لا يجدُّ في عمارة شيءٍ يتركه لغيره.

وقيل له: لِمَ تعاشرُ الأحداث وأنتَ شيخٌ كبيرٌ؟ فقال: السراضةُ إنَّما تروضُ مهار الخيار لا مُسنَّاتها.

<sup>(1)</sup> كذاء في وأه، والصواب: واع . (المحقَّق).

ووقف عليه الملك وقال له: ألا تخافني؟ فقال: أخَيْرُ أنت أم شُريرُ؟ فقال: بَلْ خَيْرُ. فقال: لا أخافُ مِنَ الأخيارِ. وركبَ في سفينةٍ فلمًا لحج، قال للملاح: كَمْ عرضُ ألواح السفينة؟ فقال: إصبعان، فقال: بيننا وبين الموتِ إصبعانِ، رُدِّني إلى الساحل.

وقال لرجل وقد عيره بأنه من أهل بيت لا شرف لهم، فقال: أهل بيني عار علي وأنت عار على أهل بيني عار علي وأنت عار على أهل بيتك. وقصده رجل غني من موضع بعيد ليتعلّم منه الحكمة، فلما دخل عليه رآه ملفوفاً بكساء خليّ، فالتفت إلى مَنْ أرشده إليه، فقال: سقراط هذا يكون وإن كان في كساء غير جديد، ولكنك أتمرف أنت؟ فلست من رجال الحكمة. ودخل عليه آخر، فرآه يغتسل بالماء، فقال: أين موضع شقراط؟ فقال: في موضع كذا، فذهب إلى هناك ينتظره، فلما رجع قال: كُنت سقراط ولم تُخبروني؟ فقال: لا عن سقراط نفسه، تُخبروني؟ فقال: لا عن سقراط نفسه، والجواب على حسب السؤال.

ونظر إلى شيخ يُحبُّ النظر في الفلسفة ويستحي، فقال: ياهـذا أتستحي أن تصير أفضل مماً أنت عليه؟. وعُوتبَ على إدامةِ العزلة، فقال: لو عرفتم نفعها وحلاوتها لاستوحشتم من أنفسكم فكيف من الناس (١٠) استهينوا بالموت ليعزَّ عليكم فراق الحياة.

> وقال: وليس ما مضى من الدنيا إلّا كما لم يكنّ. وقال: ليس بين الدنيا والآخرة إلّا حلولُ الموتِ.

وقال، وقد ذُكِرَ عنده موسى عليه السلامُ: معاشِرَ الرَّبانيين<sup>(2)</sup> لا حاجـةَ بنا إلى تهذيب غيرنا لائًا مهذَّبُونَ. وقال: الكلامُ فيما لا يُدركُ جهـلُ، والمناظِرةُ فيما لا يبلغه الرائ خطأً.

(2) أ: ح. ن.: نحن معاشر اليونانيين.

وقــال له رجــلُ وضيع الخــلائقِ شريفُ الجنسِ: أمــا تأنَفُ يـــا سُــقــراطُ من خساسَةِ جنسك؟ فأجابهُ: جنسك عندك انتهى وجنسى منى ابتدا.

وقال: كما أنّه يُستدلُّ بالصواب على الخطإ كذلك لا يعرف المنزلُ الجيَّدُ حتى تنزِل المَنزلُ الرَّديءَ ولا يعرف اللَّينَ من لا يعرفُ الخشنَ، والمفروحُ هو المحزون عليه.

وقال: الدنيـا كصورةٍ في صحيفةٍ كلَّما نُشـر بعضها طُـوِيَ بعضها، وخيـرُ الامورِ اوسَطُها، والصبرُ يعين على كلُّ عمل .

وقال: من اسرع يوشِكُ أنْ يَكثُرُ عثاره.

وقال: مَن ابتُلِيَّ فصبر كمن عُوفِيَ فشكُرَ.

وقال: إذا لم يكن عقل الرجل أغلبُ الأشياء عليه. كان هلاك في أغلبِ الأشياء عليه.

وقال: مَنْ لا يعرفَ الخيرَ من الشُّرُّ فأَلْحِقُوهُ بالبهائم.

وقال: خيرُ الإخوانِ من صرف إخوانه من الشُرُّ إلى الخير، وأقوى الأقوياء من دُفِعَ به الضررُ عن الناس، وأفضل السيرةِ طيبُ المكسبِ وتقديرُ الإنفاقِ.

وكتب إلى ملك زمانِهِ وقد ماتَ ابنهُ: أمَّا بعدُ، فإنَّ الله عزَّ وجلَّ اسمه جعل الدنيا دار بلوى، وجعل الآخرة دار عقبى، وجعل بلوى الدنيا لشوابِ الآخرةِ، سَبَبًا، وشوابَ الآخرةِ من بلْوَى الدنيا عِـوَضًا، فيـأخذُ ما ياخـذُ بما يُعطى ويَبْلي إذا أَبْلى ليُجْزِي، والسلامُ.

وقال: لا يكونُ الحكيمُ حكيماً حتى يغلبِ شهواتِ الجسمِ.

وقال لتلامذتِه: احذرُوا كلَّ الشهواتِ فإنَّ القُلوبَ المتعلَّقةَ بشهواتِ الـدنيا عقولُها محجوبةً عن الله جلَّ وعزً.

وقال: الدُّنيا واعظ لِمَنْ بقي بمن مضى.

وقال: حوادثُ الدنيا هلاك لقوم ، ووعظ لقوم أخرينَ.

وقـال: السُّكونُ إلى الـدنيا بعدُّ العلم بها نهـأيةُ العجـزِ، والثقةُ بهـا غايـةً

الغرورِ، وسُوءُ الظُّنُّ بها نفسُ الحزم ِ.

وقيل له: ما النَّعيمُ؟ فقال: طيبُ النفسِ. وقيل له: ما الغنى؟ قال: صحَّةُ الجسم.

وقال: إنْ مساعدة الأمور للمرء تكادُّ أن تسلِبه عقله.

وقـال: إنَّ القلب الفـارغ يبحث عن الأسـوا، واليـد الفـارغـةُ تُنـــازعُ إلى الأثام .

وقال: بطنُ الأرض ميَّتُ، وظهرها سقيمٌ.

ودفع إليه بعضُ تلامذته بِرَّا فَتَبِلَهُ منه ثم بكي، فَسَبْلَ: لِمَ تَبكي؟ فقال: لأني الهلكتُ العشيرةُ بِتَبُولي الأَجْرة.

وقال: كُنْ مع والديك كما تُحبُّ أنْ يكون معك بَنوكَ.

وقال: لا تكثرِ الضحكَ، ولا تستقِلُ كلمةً غضبٍ، فإنَّهما شيئانِ من صنيعٍ الجهالِ.

وقال: ما استحيّنا مِنْ فعلِهِ ينبغي أن نستحي مِنَ الكلام بهِ.

وقال: كابر شهوات الحداثة بالقهر لها، فإنَّ ذلك أَذْينُ ما أنت لابس، وبذلك ننجو من تلوُّن الصّبا، وإنْ أنيتَ فاحشةً سرّاً، وظننت أنَّ ذلك مستورً فأيقِنْ أنَّ ذلك لن يخفى عن الناس مع توبيخ النفس إيَّاكَ به، فاتَّقِ الله سبحانة، واستحي (أ) من الناس، واحفظ الوصيَّة، واسمعُ مِنَ الحكماء، وتعلَّمْ وأَخْبِرْ إلى غاية الذكر الصالح، فما أجمَلَ الشَّهْوَةَ الحسنة، وما أقبح الشهوة السيئة.

وقال: احذر النميمة وإن كانت كذباً، فإنَّ أكثر الناس لا يعرفون الحقُّ.

وكتب إليه أفلاطون: إنِّي أُسائلكَ عن ثـلاثـةِ أشياءً، فإنْ أجبتَ عنها تتلمـذتُ لك، فكتب إليه سل وبافي التوفيقُ. فكتب إليه: أيُّ الناس أَوْلِي

 <sup>(1)</sup> وكذاه في وأه، والصواب: واستع. (المحقَّق).

بالرحمة ؟ ومتى تضيع أمورُ الناس؟ ويماذا تتلقَّى النعمة من الله تعالى؟ فأجابه أولى الناس بالرحمة ثـلاتة: البرُّ يكون في السلطان الفاجر فهو ـ الدهر ـ حزينٌ لما يرى ويسمعُ ، والعاقلُ في تـدبيرِ الجاهلِ فهـو ـ الدهر ـ متعبُّ مغموم ، والكريم يحتاج إلى اللئيم فهو ـ الدهر ـ له خاصعُ ذليلٌ وتضيع أمورُ الناس إذا كان الرائيُ عند من لا يُقبل منه ، والسلاح عند من لا يستعمله ، والمال عند من لا ينفقه وتُتلقَّى نعمةُ الله تعالى بكثرةِ شكرهِ ، ولزوم طاعتِه ، واجتناب معصيتِه ، فأقبلَ أفلاطون إليه فتتلمذ له حتى مات .

وقيل له: وهل شيء أصعب من الموت؟ فقال الحياة أصعب، لأنَّ مع الحياة الغمُّ والهمُّ والمرضُ والفقرُ والتُعبُ ومع الموتِ الراحة من جميع ذلك. وقيل لِسُقْراط: إنَّكَ تستخفُّ بملك مدينتك، فقال: إني ملكت الشهوة والغضبَ ومُلِّكاه، فهو في محلً عبد لعبدي.

وقال بعض الملوكِ لسقراط: اعملْ لي كتاباً فيه جُمَـلٌ من حكمتكَ أرجــمُ إليها، فقال هيهات الحكمةُ أجَلُّ من أن تخدمها إلاّ بنفسك.

وحُكِيَ عنه أنَّه قال لا تحرصوا على الغنَّيَةِ فيشتدُّ فقْرَكُمْ واستهينُوا بالمموت لأن لا تموتوا، وأميتوا أنفسكم تخلدوا، والزموا العدل تلزمكم النجاة، والعدلُ أمانُ النفس.

وقال: الحزنُ للمبتلين حتى يتخلّصوا من البلايا أفضلُ من الفرح لأهلِ السلامةِ. وكنان يقول: الإقبلالُ للماقبلِ حصنٌ من الرذائلِ وطريقُ للجناهلِ إليها.

وكمان يقول: راحة الحكماءِ في وجـود الحقُّ، وراحةُ السفهـاءِ في وجـودِ الباطل .

وكان يقولُ ضادُوا الشهواتِ بالغضبِ فإنَّ مَنْ غضبَ على نفسه في تناول المساوىء شُغِلَ عنها، وذَلُوا الغضب بالصمتِ.

وكــان يقول: ضــالَةُ الجــاهِـل ِ غيــرُ موجــودةٍ وضائّــةُ العاقــل ِ معه حيث مــا سلك. وقال: المعجب بنفسه يرى فيها ما هو أجلٌ منها مسع ضعفِ قويَّـهِ، فيظهـر فرحه.

وقال: مَنِ استعملَ العقلَ قلُّ حزنَّهُ، واشتاق إليه كلُّ شيءٍ.

وقال: ينبغي للعاقل أن يخاطب الجاهل مخاطبة الطبيب للمريض. وقال: اللَّذَهُ حَقاقٌ مُرْسَلَةً.

وقال: طلبُ الدنيا لا يخلو عن الحزن في حالين: حزنٍ على ما فاتـه كيف لم ينلُهُ، وحزنٍ على ما ناله كيف يخافُ سلْبَهُ، وإن أمِنَ سلْبهُ أيقن بتركـه بعد موته، فهو مغصُصُ في جميع أحواله.

وقال لتلميذ له: يا بُني إقْنَع مِنَ الدنيا بما بلغك قوتك من الماكول، واكتفِ بما كسر ظمالًا من المشروب، وارْضَ بما سَتْرَك مِنَ الملبوس، واستغنى، بما لك من البيوت، وكُن خادماً لنفيك يهدأ قلبُك، وتستغن عن مُداراتِكَ واجعلْ نعليك مركبك، واجْمَلِ الأرضَ مهادك، والقمر والنجوم سراجَكَ والعلم طلبتك، والعمل دأبك. وتعلَّم الحكمة شأنك تكن من أفضل أهل زمانك، وتلحق بمن تقلَّم من محمودي إخوانك، وإياكَ والفخ المنصوب على الأرض للرجال مِن النساء فإنَّهُ مفسدٌ للحكمة، مُسقِط للربة، مورث للنعمة، مُوقة إلى نقص الهمة.

وقال: طالبُ الدنيا قصير العمر، كثيرُ الفكر.

وقـال: طالبُ الـدنيا كـراكب البحر، إنْ سلِمَ قيـل: مخاطِر، وإنْ عـطب قيل: مغرور.

وقال: طالبُ الدنيا كناظر السرابِ يحسبُهُ ماءٌ فيُتعب نفسه في طلبِهِ فإذا جاءهُ خابَهُ ظنُّهُ(١)، ويقي عطشه، ودامتْ حدَّتُهُ، وخرَّ طول عنائه.

وقال: عمر الانسان في الدنيا مثل الفيء الـذي لا حقيقة لـه يـزول من

<sup>(</sup>۱) أ: ح. ن. : وفاته أمله.

موضعه إلى غيره فإذا التمسه في موضعه لم يجده شيئاً.

وقال: الإنسانُ في الدنيا معذَّبٌ بجميع أحوالها غير باقٍ عليه ما يصيرُ إليه من امتنانها قليـلُ التهنئة بما يجد من ملاذها دائمُ الغُصَص ِ بمضارقةِ أحبابهِ فيها.

وقبال: حُبُّ الدنيا يُصِمُّ الأسماع عن الحكمةِ ويعمي الأبصار عن نبور البصيرةِ. وقال: حُبُّ الدنيا يورثُ الضغائن، ويزرعُ الاحقادُ، ويكمنُ الشرَّ، ويمنعُ البرُّ.

وقال: الدنيا تنصح تــاركها، وتغِشُ طــالبها، فنُصحهــا لتاركهــا ما تُـريه منْ تغيُّرها بأهلها، وغشُها لطالبها ما تُذيقُه من للُّةِ ساعتهــا ثم تعقبه مــرارةَ طعمها وسوة منقلبها.

وقال: مَنْ أراد أن يستعمل الحقّ بأكثر مما يستعمله الملك فإبّاهُ وخدمة الملوكِ فإنْ أراد أن يخدم الملوكِ فليستعمل القدّر الذي يستعمله الملكُ من الحقّ ولا يتجاوزُهُ، فإنهُ متى تجاوزهُ فليَهْلُمْ أنّه قد ناهض الملك.

وكان يقول: القِنْيَةُ مخدومة، ومن خدم غير ذاته فليس بحرٌّ.

وكان يقول: ما الإيمانُ إلا ما نصع، ولا العمل إلا الابتداء بما يُوقَنُ فيه بحث العاقبة.

وقال له رجُلُ: ما أشدُ فقركَ يا سقراط! فقال له: لــو عرفتُ الفقــر لشغلك التُوجُّعُ لنفسك عن التوجُّع لسُقْراطَ.

وقيل له: ما أقربُ شيءٍ؟ قال: الأجلُ؛ وما أبعدُ شيءٍ؟ قال: الأملُ؛ وما آنسُ شيءٍ؟ قال: الصاحب المواتي؛ وما أوحشُ شيءٍ؟ قال: الموت. وقال: مِنْ أعجبِ العَجَبِ عاقلُ تَاسُفَ.

وقال: مَنْ أمات نفسه موتاً طبيعياً كان جسمه قبراً، ومَنْ أمات نفسَهُ موتـاً إراديًا كان موته الطبيعيُّ حياةً لنفسِهِ أبداً.

وقال: أَفْضَلُ من استُشيرَ الزمانُ في كلِّ وقتٍ.

وقال: أحسنُ الناسِ صورةً أَعْمَلُهُمْ بما يوجبه الحقُّ.

وقال: الموتُ حقُّ واجبٌ وليس يكرهَهُ إلاَّ مَنْ كَثُرَ جَورُهُ وقلُّ عدله.

وقال: ما أَثِينَ فضيلَةَ الموتِ إذا كان سبباً للنُقلةِ من عالم الـذلَّ إلى عالم العزَّ، ومِنْ عالَمِ الفناء إلى عالم البقاء، ومن عالم الجهـل إلى عالم العقـل، ومن عالم التعب إلى عالم الراحة.

وقـال: لَوْ لَم يكن للمـوتِ فضيلةً إلَّا الواحـة مِمَّنْ لا يُنْصِفُ من أضـدادِكَ ومن أهل العدل من أشكالِكَ.

وقال: ما أَشْهَلَ الموتَ على مَنْ أَيْقَنَ بِما بِعِدَهُ! وما أَضْعَبُ الموتَ على مَنْ شَكُ فِيما بِعِدَهُ!

وقال: مَنْ طابتْ حياتُهُ طابتْ مَنِيَّتُهُ.

وقال: الموتُ أمانُ مِنَ الموتِ وموصلُ إلى النعيمِ والفوزِ.

وقال: الموتُ خَيْرٌ من المقام ِ في دار الهوانِ.

وقال: الموتُ راحةً لمَنْ كان عبْدَ شهوَتِهِ ومملوكَ هواه، لانَّـهُ كلما طـالتْ حياتُهُ كثُرت سيَّناتُهُ وانْبَثَتْ في العالم جناياتُهُ.

وقال: مَنْ كان شُرِّيراً فالموتُ سببُ راحة العالم من شرُّهِ.

وقال: الموتُ محمودٌ على كُلِّ حال للبِرِّ والفاحِرِ. فأمَّا البرُّ فيصِلُ إلى ما قُدَّمَ مِنْ جميل أفعالِهِ ويلتفي مع محمودي أخوانِهِ، وأمَّا الفاجرُ فيسْتَريعُ العالَمُ من فجورِه، وثِقَل يزيئهُ وَوَلْرِهِ.

وقال: الموت بُشرى للعاقِل ِ، وعظةً للجاهِل ِ

وقال: الحياةُ تجورُ في القضاءِ بين الأحياءِ، والموتُ يُساوي في القضاءِ بين الأمواتِ.

وقال: مَنْ قُتِلَ مظلوماً كان ذلك أماناٍ له في عاقبته، ومَنْ قُتلَ ظـالماً كـان ذلك جديراً له بالخوف في عاقبتِهِ. وقال: ما اقْبَحَ البكاءَ على مَنْ قُتِلَ مظلوماً! وما أحسنهُ على مَنْ قُتِلَ ظالماً! لأنّ المظلوم يُفرّحُ له بحسنِ ما يردُ عليه، والظالم يُحزنُ له بسوءِ ما يردُ عليه.

وقال: مَنْ خاف مِنْ شيءٍ عمل ما يؤمِنُهُ منه، فمَنْ خاف الموتَ فَلَيْقُمَلْ ما يرجو به السلامةَ من شَرُّو.

وقال: يا بُنيَّ لا تغالبُ امراً مقبلًا فإنَّـهُ بعيدُ انْ يضعُف، واستنـدُ إلى قوم مُمُّمَدِيةِ جدودُهم، وإيَّاك وانت مُقبِلُ ان تخلو بقوم مُدْبرين.

وقال إذا أرَّدْتَ فعل أمرٍ من الأمورِ فانظرُ في عِلَلِهِ التي عنها يكونُ، فإن كنت تنالها فاطلبُهُ بها وإنْ لم تنلها، فمُحالُ أن تبلغهُ، وكيف تنال أمراً ليس معك العللُ التي بها يُنالُ. وقال: فَقَدُ السَّمَةِ مع نزاهةِ النفس أعنى من امتهانِ العرضِ لِمَنْ يستكثرُ قليل نيله لك ويستقلُ ما بذلت له من نفسِكَ.

وقال: لا تَعَدَّنُ معروفاً(١) يَلْتَهُ نفيساً إذا كـان مع ابتــذال ِ نفسِكَ، وأخــلاقِ وجهكَ، وضِمَةِ قدرِكَ فإنَّ الذي فقدتَ مِنْ عِنَّ الصيانـةِ أكثرُ من قــدْرٍ الفائـــةِ وقيمةُ ما بذلَتَ من مدرِكَ أعظمُ ما أفدَّتَ من قضاءِ وطر نفسك.

وحُكي أنّه كان يتعلّمُ الموسيقى على كِبَرٍ فقيل له: أما تستحي يا شيخُ أن تتعلّم على الكِبَرِ؟ فقال أقبحُ من ذلك أنْ أكونَ جاهلًا(<sup>13)</sup>.

ورأى فتى قد أكل مالَهُ وحصل على أكُل الزَّيتونِ مِنَ الشَجَرِ يجمعُهُ، فقال له: لو كنت اقتصرتَ على أنْ يكون هذا طعامَكَ لم يكن هذا طعامَكَ.

وقال: إنَّما جُعِلَ للإنسانِ لسانٌ واحـدٌ وأذنانِ ليكــون ما يسمعــه أكثرَ ممــا يتكلُّمُ به .

وقال: المُلكُ الأعظمُ هو الغالِبُ لشهويّهِ.

<sup>(1)</sup> أ: ح. ن.: ولاحظاً.

<sup>(2)</sup> أ: ح. ن.: على الكبر.

وقيل له: أيُّ الأشياءِ ألَذُ؟ فقـال: استفلعةُ الأدبِ، واستمـاعُ أخبارٍ لم تكنْ سَمِعْت.

وقـالَ: انْفَسُ ما لـزمهُ الاحـداث الادبّ وأقـلُ نفعـه لهم أنَّـه يقـطعهم عن الاشياءِ الرديثة. وقال: أنفعُ ما اقتناهُ الإنسانُ الصديقُ المخلصُ.

وسمع إنساناً يقول: السُّكوتُ أسِلْمُ وذلك أنَّ الكلام الكثيرَ قند يقع فيه الخطأ كثيراً، فقال ليس يعرضُ ذلك إلاّ لمنْ يدري ما يتكلَّمُ به، بلْ إنْ تكلَّم الجاهلُ قليلاً أو كثيراً فهو خطأً.

وقال: نفع السكوتِ أكثرُ من نفع الكلام ، وضورُ الكلام أكثرُ من ضررِ السكوتِ.

وقال: العاقلُ يعرفُ بكثرةِ صَمْتِهِ، والجاهلُ يعرفُ بكثرة كلامِهِ.

وقسال: الصسامتُ يُسَمَّبُ إلى الغَيِّ ويسلمُ والمتكلَّمُ يُسَبُ إلى الفضسول. ويندم.

وقال: لو لم يـربح ِ الصـامتُ إلّا أَلَمُ المجادلةِ والَمَ المقاولةِ لكانَ رابحـاً فكيفَ هو مع ذلك يربع حُسْنَ العاقبةِ وراحةَ الاحياءِ به.

وقال: مَنْ لَمْ يَسْتَعَمَلُ الصِمَتَ مِن نَفْسِهِ وَإِلَّا اسْكَتُهُ غَيْرُهُ كَرَهَا، وَكَانَ عَاراً عليه.

وقىال: مَنْ سَكَتَ حتى يُستَنْظَقَ كَانَ الرَّبْعُ لَمَنْ يَسْطِقَ حتى يعيش كَانَ مكتوباً على بابِ صَوْمَعَتِهِ: سلامي على مَنْ لا أعرفه ولا يعرفني.

فقال: الحكمةُ طِبُّ النفوسِ والحكيمُ العالِمُ مُعالِجُ النفوسِ.

وقال: الكلامُ مملوكُ ما لَمْ ينطقَ بـه صاحبُهُ فإذا نَـطقَ به خَـرَج عن ملكه له.

وقال: مَنْ قويَ على الامساكِ عَنِ الكلامِ إِلَّا في سوضعه كان على الفعل أقوى.

وقال: الكلامُ مفتاح السِرِّ، والسكوتُ مغلاقً.

وقبال: الصمتُ محمودٌ في أكثرِ المواضع والكلامُ منذمومٌ في أكثبرِ المواضع ِ.

وقال: إذا تكلَّمَ المرءُ عُرِفَ تمامُهُ من نقصِهِ وإذا سكتَ شُكك في أمره فلمْ يُقْضَ عليه بنقص ولا بتمام .

وقال: مَنْ علم أنَّ الكلام يتصفح فلْيَتَصَفحُهُ هو على نفسه قبل أن يتصفَّحهُ عليه غيرُه.

وقـال لتلميذِ لـه: الكلام يُحصى عليـك فاحـرص أن يكون صـوابـاً، وإلاّ فالإمساك أولى بك.

وقال: مَنْ كان الكلامُ لهُ موجعاً كان من الضربِ سالماً. وقال: الصامتُ متصفَّح على غيره والمتكلَّم غيره متصفَّع عليه، واستشارهُ رجلٌ في التزويج، فقال له: احذر أنْ تكونَ كالسمك، فالدانجل في الشبكة يطلب الخروجَ والخارج يطلبُ الدخولَ.

وقىال: استهينُوا بىالموتِ فيإنَّ مرارتَهُ في خوفه. وقيل له: ما الغنيةُ المحمودةُ؟ فقال: ما ينمى على الإنفاق.

وقال: لا تكن عنايتُكَ أَنْ تكسب الشيءَ بدون عنايتك بحسنِ استعماله. وقـال له رجـلُ ما أغْنَتْ عنـك الحكمةُ وأنت لا تبيتَ إلاّ فقيـراً؟ فقال: أغْنَتْ عَنِّى اللهِ ما الملك<sup>(۱)</sup>.

وقالت له امرأةً معروفةً بالمجونِ والسُّرفِ على نفسها: يا شيخُ ما أقبحَ وجهك! فقال لها: لؤلاً أنُّكِ من المرايا الصَّديَّةِ لبانَ حسنُ صورتي عندكِ.

وقال: السُّكُرُ إِنَّمَا هُو عَدَمُ النفسِ عالم العقلْ وهُو يَتَرِكُ النفس كالهيولي

<sup>(1)</sup> أ: ح. ذ.: مِنيَ.

التي لا صورة لها فتبقى النفسُ لا حِلْيةَ لها فائيُ شيءِ أَصَرُّ من شربِ ما يُجْمِرِدُ عن النفس حليتها.

وقال: المتَصَرِّفونَ في الزمان نحو تصرُّفِ الزمانِ لا يستشارونَ لأنَّهم لا يُشيرونَ بالرَّايِ لانه لا رأي لهم، بل انهم يُشيرونَ بمحض الهدوى، وإنَّما يُستشارُ مَنْ حصر الزَّمانَ برايِهِ فلم يُتصرَّفْ معه، ومَنْ لمْ يتصرُّفْ مع الـزمانِ، فلهُ المحبَّةُ المعقليَّةُ، ومَنْ تصرُّفَ مع الزمانِ فإنَّما محبَّةُ هوائيَّةً.

وقال: الرأيُ يُريكَ غايةَ الأمرِ في مبْدئِهِ.

وقال: كِتْمَانُ السُّرُّ واجِبُ في العقل ، فمُذيعُهُ لا عقلَ له.

وقال: كِتْمَانُ سِرُكَ سببُ إصابتِكَ، وكتمانُ سِرُّ غيركَ واجبُ عليك.

وقىال: المشكورُ مَنْ كتم سرّاً لَمْ يُسْتَكْتَمَهُ، وأَمَّا مَنْ استكتم سرّاً فـذلك واجتُ عليه.

وقالَ: اكتمْ سرُّ غيرِكَ كما تُحبُّ أن يكتُمْ سرُّكَ غيرُكَ.

وقال: كتمان السُّرُّ كرمٌ في النفس ، وسموٌّ في الهمَّةِ.

وقال: إذا ضاقَ صدرُكَ بسرِّكَ فصدْرُ غيركَ به أضَّيَقُ.

وقيل له: لِمَ صارَ العاقلُ يستشيرُ؟ فقال: العِلَّةُ في ذلك تجريدُ الـرأي عنِ الهوى، وإنَّما استشار تخوُفاً مِنْ شوائبِ الهوى.

وقال: لَوْ عَلِمَ الذي يأكُلُ الحلوَ ويُدْمِنُهُ أنَّ علاجَهُ المرُّ لما داوم عليه.

وقال: الفصلُ بين الحُرِّ والعبدِ أنَّ الحُرِّ يحرسُ الحقَّ أبدأ حراسةَ جوهريةً، والعبدُ يحرسُ حراسةً عرضيَّة، وهي حراسةُ المخافةِ.

وقال: مَنْ حسُنَ خُلْقَهُ طاب عيشُهُ، ودامتْ سلامتُهُ، وتأكَّدتْ في النَّفُوسِ مِحبُّتُهُ، ومَنْ ساءَ خلقه تنكدتْ عيشتُهُ ودامتْ بَغْضَتُهُ ونَفَرَتِ النفوسُ منه.

وقال: حُسنُ الخلقِ يغطي غيـره من القبائـح، وسوءُ الخلقِ يُقَبـحُ غيره مِنَ المحاسِنِ.

وقال: رأْسُ الحكمةِ حُسْنُ الخُلقِ.

وقال: حُسْنُ الخُلقِ يؤدِّي إلى السلامةِ، ويُؤْمِنُ من الندامةِ، ويُوجِبُ الألفةِ ويُؤْمِنُ مِنَ الفقرِ، ويبعثُ على الجميلِ .

وقــال لتلميذ لــه يومــاً: أيْ بُنيْ، إيَّاكَ والاغتــرار بالــزمان فــائَهُ لـم يفِ لِـمَنْ وعدَهُ قَبْلَكَ وكذّلك لا يفي لك وعليك بحُسن الخُلْقِ تكن محبوباً مالوفاً.

واعلم يـا بُني أنْـكَ إِنْ كنت حسن الصورةِ فجمعْتَ إلى حُسْنِ صُـوْرَيَـكَ حَسْنَ خَلْقِكَ حَسْنَ خَلْقِكَ مَ حَسْنَ خَلْقِـكَ فكنت كاملًا، وإِنْ كنت قبيح الصورةِ، لم تجمع إلى قبح ِ صورتك قبح خُلقكَ بل حُسْنُ خُلقكَ يغطي قبح صورتِكَ.

وأوصى سقراط تلاميذَهُ، فقال: عوَّدُوا أَنفِسكُمْ القنوعَ وتعرَّفُوا الفضل عند الزيادة يطب لكم العيش ولا تستودعُوا أسراركُمْ غيركم كي تأمَنُوا صرفَ الزمانِ، ولا تستصغروا الأمر الصغير إذا ورد عليكم، وكان قبابلًا للنماء، رَبُّوا أصدقاءَكُمْ بالمحبُّةِ والفضلِ، ولا تُظهروا لهم المودَّةَ من أنفسكم دفعةً واحدةً.

وقال: النومُ موتُهُ حقيقةً، والموتُ نومٌ طويلٌ.

وقــال: مَنْ طلبَ أكثر من حــاجته شُغِـلَ عن منفعته. وقــال: القنوع ِ إمــامُ الكفاية، ومَنْ تعاهد نفسه بالمحاسبةِ أمِنَ منها المُداهنةَ.

وقال: الأمَلُ فـروعُ(١) النفسِ الرَّديثةِ التركيب لأجـلِ حُبُّ الدنيـا، صُمُّتِ الاسماع عن الحكمةِ، وعَمِيَتِ القلوبُ عن نُورِ البصيرةِ.

وقال: إقبلُ عُذْرَ الناسِ تَسْتَمْتِعْ بحديثهم، وأمِتْ ضغائنهُمْ بالبشر بهم.

وقــال: الحكمةُ نــورُ جوهــريُّ الطبــع ، والصُّوابُ فــرعُ الرؤيـةِ، والفكــرِ، والعملُ بالهوى ضِدُّ الحزم ِ.

 <sup>(1) «</sup>كذا» في «أ»، ولمل الأصوب: نزوع.

وقال: استدم الحبُّ مِنْ صديقكَ بحسنِ صحبتِكَ له يَطُلُ مكثه معك.

وقال لتلميلٍ له: لا تركن إلى الزمان فإنَّه سريعٌ الخيانةِ لِمَن ركنَ إليه.

وقال: غوائِلُ الآيَامِ كثيرةً ولن يحصي أحدٌ عددها.

وقال: الزمانُ يُحذِّرُ عن نفسه، ويُخْبرُ عن سوءِ غائلتِهِ.

وقال لتلميذِ له: يا بُني لا تَغْتَرْنُ بِحُسْنِ شبابكَ وصحَّةِ جسمكَ فإنَّ عاقبةَ الصحةِ سمكَ فإنَّ عاقبةَ الصحةِ سممَ، وعاقبةَ السُّفم موتَّ، يا بني اعمل في التخلص من آفاتِ الدنيا، وغوائلِ الزمان، فإنَّ مع كل فرحةٍ ترحة، ومع كلَّ صفوٍ كدرُّ ومع كل نعمةٍ نقمةً، ومع كل اجتماع تشتيتُ، ومع كل تواصلِ انقطاعً.

وقال من سرَّهُ الزمانُ في حالهُ، ساءهُ في أخرى، أوشك لمن سرَّهُ الـزمان في عدوّهِ أن يسرَّ عدوّهُ فيه.

وقال: مَنْ كانتِ الأيامُ به سائرةً فـلا شك أن عـظامه بـاليةً، ومهجتـه عن الدنيا راحلةً.

وقال رجُلٌ لِسُفْراط: ذكرتُكَ لفلانٍ فلم يعرفْكَ.

فقال: يضرَّه أنْ لا يعـرِفَنِي ولا يضُرُّنِي أن لا يعـرفني إني لا أُغنى بمعرفـةِ خسيس ٍ ولا يجهلُ مثلي إلاَّ خسيسٌ.

وقال مُتّبعُ الشهواتِ نادمٌ في العاقبةِ مذّمومٌ في العاجلةِ، ومُخالِفُ الشهواتِ سالمٌ في العاجلةِ.

وقال: مَنْ أَنزلَ نفسَهُ منزلتها أمِنَ عليها سوءَ الدوائر.

وقال: النفسُ جوهَرَةُ لا قيمةَ لها، فَمَنْ عرفها صانها إلَّا عَمًّا يُشاكلُها، ومَنْ جهلَها بذلها في غير موضعها.

وقال: إنْفاقُ النفوس في إنفاقِ هِمَمِها، واختلافها بإنفاقِ مُرادِها.

وقال مَنْ لَمْ يعدِل على نفسه أوشك أن لا يعسدِلَ على غيره، ومن لم

يُحْسِنِ النَّظَرَ لنفسِهِ لَمْ يُحْسِنِ النَّظَرَ لِمَنْ سِوَاهُ.

وقال: العاقِـلُ مَنْ يُقاضي نفسَـهُ بما يُحِبُّ لنيـرِهِ ولا يتقاضى مِنْ غيـرهِ ما يُحِبُّ بهِ.

وقال: مَنْ الْهَمَ نفسه حُبُّ الدنيا امتلاً قَلَبُهُ مِنْ ثلاثِ خلال ِ: فَقْرٍ لا يُدْرَكُ غناه، وأمل لا يُدرَكُ منتهاهُ، وشغل لا يدركُ فناهُ.

وقال: مَن احتجْتَ أن تستكتمَهُ سرَّكَ فلا تُسِرَّهُ إليه.

وقال: إذا لَمْ تجدُّ في الدُّنيا إلاَّ مهموماً، فأنْفُعُ المهمومينَ مَنْ كان هَمُّهُ في الأمرِ الباقي.

وقال: إنَّ العاقلَ المُدْيِرَ أَرْجَى من الجاهِل المقبِل. وقال: إذا كَثُرَ الإمكانُ قَلَّتِ الشهوة في الإنسان.

وسُيْلَ سقراطُ: لِمَ صِـارَ ماءُ البحرِ مـالحـاً؟ فقـال للســائــل: إنْ أعُلمتني المنفعة التي تنالك من ذلك أعلمتك السبب فيه.

وقيل له: ما الذي غنمت مِنَ الحكمةِ؟

فقـال: صرتُ كـالقائم على شـاطىء البحرِ أنـظر إلى الجهَّال ِيتُلَفُـون بين واجه.

وقال: الدنيا ميراتُ الدول وبقيُّةُ القرونِ وأوعيةُ الفجائع.

وقال: الحُرِّيةُ هي خدمة الإنسان للخير، وانهماكه فيه، وبقـدر خدمته له تكون حُرِّيتُه، ومَنْ لم يتمسك بالخير فليس بحُرِّ.

وقال: لا تُسرف في شهواتك فإنَّ لك من الحدثانِ وقائع، فارصُدْ ماياتي به. فمن جوهرِ مَنْ خلا أنت، وفي محلِّ مَنْ مات مُقيمٌ، وإلى العنصرِ الذي بدأتَ منه تعودُ.

وقال: مَنْ أراد الاتصالَ بالإخوانِ فَلْيَمْتَحِنْ نفسه بخلاف شهوته، وليعرف

صبره خلاف موافقته فـإن كان ذلـك سهلًا عليـه طابت عشـرة أخلائــه له وإلاً فالوحدةُ به أشبهُ.

وقال: النساءُ فخُّ منصوبٌ للرجال ِ فما يقع فيه إلَّا من اغترُّ به.

وقـال: لا ضَرَّ أضرُّ مِنَ الجهل، ولا شـرَّ أشرُّ مِنَ النسـاءِ. وقال وقـد رأى امرأةً تحملُ ناراً، فقال: حاملُهُ أشرُّ مِنَ المحمول.

ونــظر إلى امرأةٍ سقيمةٍ على الفراشِ لا حــراكَ لها، فقــال: الشَّـرُ بــالشَّـر يكفُّ. ونظر إلى جنازةِ امرأةٍ وخلْفَها بَواك، فقال: الشر لِفَقْدِ الشَّرِّ يتوجَّعُ.

ونظر إلى صبيَّةٍ تتعلم الكتابة فقال: لا يزيدُ الشُّرُّ إلَّا شراً.

وقال: مَنْ أرادَ النجاةَ من مكاثِلِد الشيطان، فلا يُطيعنُ امرأةً، فـمإنَّ النساءَ سُلَّمُ منصوبٌ للشيطانِ(١) حمله الآ بالصعود عليه.

وقال: العجزُ يعرف بالرجُل ِ من ثلاثِ خصال ٍ؛ قِلَّةِ اكتراثه بمصالح ِ نفسِهِ وقلَّةِ مخالفتهِ لما يشتهي وقبوله من امراتِهِ فيما يعلَمُ وفيما لا يعلمُ.

وقال يوماً لتلاميذه: هل أدلُّكُمْ على النجاةِ من الشرِّ كُلِّهِ؟ قـالوا: نعم أيهـا الحكيم، فَقِدْماً كانت لك الحكمة علينا.

فقـال لا يطيعنُ أحـدكم امرأةً بحـال لا في ما تعـرف ولا فيما تُنْكِرُ فـإنّـه يسلم.

فقال بعضهم: فالرجل منّا له الأمُّ الشفيقةُ والأخت الشفيقة، فقـال: فيما قلت لكم كفايةً الشُّرُّ بالشرَّ شبيه.

فقال: من أراد أن يقوى على طلب الحكمة فَلْيَكْفَفُ من تمليك النساءِ على نفسه.

<sup>(1)</sup> أ: ح. نْ. : لِس.

ونظر إلى امرأةٍ تتعطر، فقال: نـارٌ يكثر حـطبها حتى يشتـدٌ وهجها وينسو ضررها.

وقيل له: ما تقول في النساء؟ فقال: هي كشجرةِ الدَّفلي لهـا رونقٌ وبهاء، فإذا أكله الغرُّ، قتله.

وقيل له (١٠): أيجوز لك أن تذم النساء ولولاهن لم تكن أنت ولا أمثالك من الحكماء؟

فقال: المرأةُ مثل النخلة ذات السُّلى ان دخل في ثـوب إنسـانِ عقــره وحملها الرطب الجنيُّ.

وقيل له: ما بالك تنفر من النساء؟

فقــال: لِمَا أرى من نفــورهن عن الخير وسلوكهن في طــرق الشرِّ، وقــال: أسير النساء غير مفكوكٍ. وقال: من تملكه النساء فهو قتيل الأحياء.

ورأى رجلًا يصيح: النار النار؛ فقال له: ما حالك؟ فقال: امرأةً كانت لي آثرتْ عليَّ غيري؛ فقال له: يا هذا كفاك عاراً ان تزيد من لا يريدك، فقـال: فرَّجت عنَّى وربُّ السماء.

ورأى صبيَّةً تتعلم الكتابة، فقال: عقربٌ تزداد سُمًّا على سُمُّها.

وقيل له: أيُّ العلوم ينبغي أن يوجد لها الأحداث؟ فقال: كل الأمور التي يستحى الكبير أن لا يكون علمها.

وقيل له: مُذ كم بدأت بكسب الفضائل؟ فقال: مذ بدأت بتوبيخ نفسي.

وقال: إذا أحسَّ الإنسانُ من نفسه أن لا يلوثه الذُّمُّ في لزوم سبيل الحكمة وسننها فقد صار حكيماً.

وقال له أرسيخالس: إنَّ الكلام الذي كلمت به أهل المدينة لا يقبل،

<sup>(1)</sup> ا:ح.ن.:کيف.

فقال: ليس يُكْرَبُني أن يكون لا يقبل وإنَّما يُكربني أن لا يكون صوابًا.

قال: الفاضلُ في الطبقة العليا هـو الذي سعى للفضائل من تلقـاء نفسه، والفاضل في الطبقة الثانية هو الذي يتحرك لها إذا سمعها من غيره ومن أخطأه الأمران فهو الساقط الدُّني.

وقال: القنية المحمودة هي التي إذا منحها غيىرك كانت بكاملها عنـدك. وقال: من لا يستحي فلا تُخْطِرُهُ ببالك.

وقىال: لستُ رادًا ما نفذ منك من قبول أو فعل وتقدر على التحرر قبل ذلك.

وقال: لا يمنعك من فعل الحسنةِ أن ترى من يزدريها.

وقال لتلميذ له: أي بني، إياك والحسد على ما لا يبقى وهي زينة الدنيا وعليك بالتنافس فيما يدوم ويبقى، أي بني جانب الشر وأهله يألفك الخير وأهله، أي بني عليك بصحبة العلماء تكن فاضلاً بصحبتهم، وكن معظماً لأقدارهم يجعلوك موضعاً لأسرارهم، أي بني إن التمادي في الغفلة مع طول الصحة غُرور.

إن أردت أن لا يصل إليك من أحمد شرَّ فىلا تمتقد الشر بقلبك، ولا تـطو عليه سرَّك، أيْ بنيِّ قلَّل التفقد لعيوب الناس يقل تفقُّد الناس لعيوبك، قـدَّم. العقل أمامك في جميع أمورك تَرشُد باتباعك أيَّاه.

وقال: لا يصدُّنك عن الإحسان جحود جاحد النعمة.

وقال: الجاهـل من عثر بحجـرٍ مُرِّتين. وقـال له رجـلُ: ما أقبـح وجهك! فقال: لم أملك الخِلقة فـالآمُ عليها، فـامًا مـا كان في ملكي فقـد استكملته، وأما أنت فالذي كان في ملكك مُجُنّتُه وَقُبُحْتَهُ.

فقال له: ما الذي في ملكك من التزين والتقبيح؟

قال سقراطُ: من التَّزيُّن عمارة الذِّهن بالحكمة، وجلاءُ العقـل في الأدب،

وقمع الغضب بالحلم، وردع الحرص بالقناعة، وإماتة الحسد بالزهد، وتبديل المرح بالسكون، ورياضة النفس حتى تصير مطمئنة، ومن التقبيح والتهجين<sup>(1)</sup> تعطيل الذهن من الحكمة، وتوسيخ العقبل بضياع الأدبٍ، وإضرام الغضب بالانتقام، وإمداد الحرص بالطلب، وتذليلُ النفس بالشهوات البهيمية حتى تصير لها تبعاً.

وقــال لتلميذٍ لـه: وطُّىء نفسك للمصائب فإنَّـكَ في دارٍ النازل فيهـا غيـر معـرَى من مصائبهـا، على كل حــال استمدُّ للبــلاءِ قبل نــزوله فــإذا نزل كنت مستعداً له بـالصبر وإن انصــرف عنك كــان ذلك بعــد استعدادك، أي بُنيّ كنْ ناصحاً لمن استنصحك أميناً لمن إثتمنك تسلم من سوء العاقبة في أمرك.

وقال: إفْعلْ ما تحب له أن يُفْعَلَ بك، واكفف عما تحبُّ أن يكفف عنك. وقال: التجنَّى وافدٌ للقطيعة، والبخل من ضيق النفس.

وقال: النفسُ الناطقة جوهرٌ بسيطُ ذو مسمع قويٌ يتحرك بها حركةً مفردةً إذا تحرُك بها نحو ذاته ونحو العقل، وحركاتٍ مختلفةً إذا تحرك بها نحو الحواس الخمس.

وقال: الجود إيثار لذَّةِ عذوبةِ الثناءِ على لذة المال.

وقبال: الصبرُ حصن منيع البنيان، والعجلة مفسدةُ المروءةِ وقبائدة إلى الندامة، والصدق ثمرة الكرم، والحرص فضول الشهوات، والأماني حبائل الجهل، والعِشْرَةُ الحسنة وقاية من الأسوأ.

وقال: صنع النعمة باصطناع المعروف تأمَنُ زوالها عنك؛ والشكر دينُ وميراتُ ماخوذُ على أهل كلَّ نعمةٍ، فمن أحاط النعمة بالشكرِ أُحيطت له بالعزيد.

<sup>(1)</sup> أ: ح. ن. : بالعلم،

وقال: بالتَّانِّي تسهل المطالبُ ويلين كفي المعاشرة تدوم المودَّةُ وبحفظِ المجانب تأمَّنُ النفوس، ويسعةِ خُلقِ المرهِ يطيب عيشه، ويكثرةِ الصمت تكون المهيةُ، وبالعدالِ تحجب الجلالة، وبالنَّصفة تكون المواصلةُ، وبالاتصالِ تعظم الاقدارُ، وبالتواضع تتمُّ النعمةُ، ويصالح الاخلاقِ تزكو الاعمال وباحتمالِ المؤنِ يجبُ السُّؤدد، وبالسيرةِ العادلةِ، يقهر المناوى، وبالحلم عن السفيه يكشر أنصارك عليه، وبالرفق والتوقّدِ يُستحق اسم الكرم، وبالرفق والصَّدق والوقار تلاحظك بالجلالة الاكفاءُ وبنغي العجب تأمن الحسد، وبشرك مالا يعنيك يتم لك القضل.

وقال: لأهل الاعتبار في صُرُوفِ الدَّهْرِ كفايةً، فكلُّ يوم يأتي عليك فيـه علمُ جديدً.

وقال: مسالمُ الناس عزيز الجانب وذو الغوائل غير محفوظ، والحذر لا ينفع الظالم وإنّما يأمن العدوان المنصف، وحسن البشاشة يبلغ بصاحبها المعالى، والفعل الجميل مراتعه نَزِعَةً.

وقـال البشاشـة تكسو أهلهـا المحبة، والفـظاظة تخلع من صـاحبهـا ثـوب القبول.

وقال: من حاسب نفسه ربح، ومن غفل عنها خسر، ومن صبر غنم، ومن لم يحلم ندم، ومن سكت سلم، ومن اعتبر أبصسر، ومن أبصر فهم، ومن فهم علم.

وقال: من زرع الشر يحصد الشرَّ، والقليل مع القنوع عِزَّ، والحرص مع الكثر ذلَّ، والفكر في العاقبةِ نجاةً، وحليف الصدق موفَّق، وقرين الكذب مخذول، ومصاحب العاقب نبب، وإذا زللت فارجع، وإذا أسأتَ فاندمُ وإذا ندمتَ فاقلع، وإذا فضلَّتَ عليُّ أحدٍ فاكتُم، وإذا منعت فأجبلُ.

وقال: من استلذُّ المعروف كان ربحُهُ الحمد، ومن كافي بالشكر فقــد أدَّى

الحق، ومن أقرضك الثناء فأوفه الصنيع، ومن بَذَلَك ببرُّه فقد شغلك بشكره.

وقال: كُنْ موفر القدر تبق لك الجلالة على أيَّ حال كنت، وتعاهد نفسك بالحذر في وقت الأنس مع الموالفة لئلاً تخرج من حدود ما يُحتمل وتجوزً العدو في التبذَّل فتحمد على أكثر مما ظهر منك فيما يُستأنَف، ثم يكون منبؤذًا.

وقال: بعوارض الآفات تُكدر النعم على المنعمين. وقال: العاقبل من اتّهم رأية، ولم يثن بكل ما سوَّلت له نفسه، والجاهل لا يعرف تقصيره، ولا يقبل من نصحائه. وقال: لا تعاشر من الناس إلاّ من عرف مقدار نفسه، فإنَّ من عرف مقدار نفسه فمعاشِرُه، معه في طيب عيش، ومن لم يعرف فلا خير في عشرته.

وقال: من قلَّ همه على ما فاته استراحت نفسه وصفا ذهنه. وقال: من استقصى على نفسه استقصى على نفسه استراح من استقصاء غيره عليه.

وقال العاقل من اقتصد في معيشته، وتأدَّب في منطقه، وتربى مع الصالحين من أهل طبقته، ولم يرغب في شيء دنيء إن عرض له.

وقال: لا تستحي<sup>(۱)</sup> أن تقبل الحق ممن أتى به وإن أتى به ذميم المنظر فإنَّ الحق عظيمُ وصاحبه يُعظم لعظمته<sup>(2)</sup>.

وقال: من أحبُّك لنفسك فلا تُخْلِهِ من فضلك.

وقال: الغني ما ستر صاحبة من الامتهان أكثر من المال الذي يرزقه صاحبه بالهوان.

وقال: أوشك لمن شغل بنفسه أن يرى الرشد في عاقبة أمره.

<sup>(1)</sup> وكذاء في وأي، والصواب: لا تستع .

<sup>(2) 1:</sup> ح. ن.: وكان يقول باشر الموت حلوا أمركم بالحكمة.

وقال له بعض تلامذته: ما نرى عليك أثر الحزن.

فقال له: لاني لا أملِكُ شيئاً إن عدمتُه أحزنني وإن انكسر الجبُّ لم ينكسر المكان.

ونظر لرجُل منهزم: الهرب من الحرب فضيحة، فقال له: شرُّ من الفضيحة الموتُ.

فقال له سقراط: الحياة أفضل من الموت إذا كانت النجاة من الموت إلى حياةٍ صالحةٍ، فأمَّا إذا كانت النجاة إلى حياةٍ رديئةٍ فالموت خيرٌ منها وأفضل.

وقىال لامرأتِه حين أخرج من الحبس وهي تبكي، فقىال لها: ما يبكيكِ؟ فقالت فكيف لا أبكي وأنت تُقتل مظلوماً؟ فقال لها: أكُنتي (أ) تريدين أن أقتل بحتي. وقال لتلاميذه من لم يُضمر نفسه في مضمار الرياضاتِ لم يسبق إلى غاية الحيرات لأنه لم يبلغ غاية مدى الحكمة (أ).

وكان يقول حيث يكون الشراب واللهو لا تسكن العُفَّةُ والحكمة بل هما منه منتفيان.

وشتم بعض السُّفهاءِ سقراطَ فقال له بعض أصحابه: آذِنُ لي فيه أيُها الحكيم أكْفِكَ إِيَّاهُ، فقال له: ليس بحكيم مَنْ أذن في الشُّرِّ.

وقيل له: إنَّ أهل المدينة يضحكون منك؛ قال: عليٌّ أن أُتمَّمَ ضحكهم لي إلى مماتي.

وقبـل له: إن فـلاناً عـدوُك مـات؛ فقـال: وددَّتُ انَّكم قلتم تـزوُّج، فـإنَّ تزويجه شرُّ له من موته.

ورآه بعض أمراء الملك يأكلُ الحشيش في الصحراء.

<sup>(1)</sup> وكذاه في دأه، والصواب: وأكنتِه.

<sup>(2) 1:</sup> ح. ن.: وكان يقول يا أسرى الموت خلوا أسركم بالحكمة.

فقال لو خدمت ملكنا لما احتجت إلى هذا؛ فقال: وأنت لو قدرت على أكل الحشيش لم تعبد من همو مثلك الأنك أبداً بين حزنٍ وغمّ وتعبٍ من الخدمة.

فقال له: وكيف ذلك؟ فقال: لأنَّى لست أملك ما أحتاجُ إلى الاهتمام به، فإنَّ أكْلَ الحكماءِ بلا نمو، وعبادتهم بلا رياء، وحياتهم بلا أمنية.

وقال: إذا أردت أن تُشاور أحداً في شيء من أمر نفسك فانسظر كيف تدبيرً ذلك المستشار في أمر نفسه فإنَّ كان لم يُصلح لنفسه ولم يكسبها خيراً فأنت أحرى أن لا يتنفع به، فلست آثر عنده من نفسه.

وقىال: مَن يُجرِّبُ يـزدد علمـاً، ومن يؤمنْ يـزدد يقيناً، ومن يستيقن يـزدد جهاداً، ومن يحرض على العمل يزدد قوَّةً، ومن يكسل يزدد فترةً، ومن يتـردِّدُ يزدد شكاً.

بيتُ لسفراطَ شعرٌ وُزِن بالعربية:

إنَّــما السَّلْنَيَا وإنْ رمنفَّتُ خَــَطْرَةُ لا<sup>(1)</sup> مِن لَحْظِ مُلْتَـفَتِ

وقال: الباري تعالى لا غاية له ولا نهاية، وما ليس له نهاية لا شخص له ولا صورة، والنهاية في سائر الموجودات لو تحققت لكانت لها صورة واقعة ووضع وترتيب صار ساهيا، فالموجودات لو وضع وترتيب صار ساهيا، فالموجودات ليست بلا نهاية، والمبدع الأول ليس بذي نهاية، ليس على أنه ذاهب في الجهاب بلا نهاية كما يتخيله الخيال والوهم بل لا يرتقي إليه الخيال والحق لم يصفه بنهاية ولا بغير نهاية، فلا نهاية له من جهة العقل إذ لا يحدّم، ولا من جهة الحقل إذ لا يحدّم، وسورة، من جهة الحسل إذ لا يحدّم، فهو ليس له نهاية، فليس له شخص وصورة، فليس له صورة جسرة ولا خيالية ولا عقلية.

ورأى سُقراطَ أنَّ النفوس الإنسانية كانت موجودة قبلَ الأبيدانِ على نحوٍ من

 <sup>(1)</sup> وكذاء في وأء. ويجب حذف (لا) استقامة للوزن والمعنى. ووردت أيضاً في وأبي أصيبعة ع بدون لا (ص 79).

أنحاء الوجود إمَّا مُتُصلةٍ بكُلُها أو مباينة بلواتها وجرانها، فاتُصلت بالأبدانِ استكمالاً، والأبدانِ قوالبُها وآلائها، فإذا بطلت رجعت النفوسُ إلى كلِّياتها، ولهذا قال لما خُوَّف بالملكِ القاتيل له: أنَّ سقراط في جُبَ والملكُ لا يقدرُ إلَّا على كسر الجُبُ، فإذا انكسر رجع الماء إلى البحر.

وقال: ينبغي لنا أن نغتم بالحياة ونفرح بالمموت لأنًا نحيا لنموتَ ونمـوتُ لنحيا.

وقال: قلوبُ المغرقين في المعرفة بالحقائق منابرُ الملائكة، وبطون المتلذِّينَ بالشهواتِ قبور الحيوانات الهالكةِ.

وقال: كما أنَّ جميع الأعراض الخارجة التي تظهر في البدن تابعة ضرورةً أمراضاً في البدن تابعة ضرورةً أمراضاً في البدن وأشياء خارجةً عن الطبيعة كذلك الكلام الفائض؛ والأفعال الصعبة التي تظهر من النفس تابعة ضرورةً أمراضاً إمَّا نفسانيَّةً وإمَّا أشياء خارجةً عن الطبيعة ثابتةً في النفس.

وقال: كما أنَّ الدَّين يستعملون حواسُّ البدن، فقط يمنعهم من الغضب الملك المحسوس إذا وقفوا بين يديه كذلك يجب على من يستعمل الحواسُ النَّفُسانيَّة أن يمنعه من الغضبِ الخوفُ من الملكِ المعقولِ الذي هو واقفُ بين يديه دائماً.

وقال: إحذر حُكْمُ الحكيم ولا يغُرِّكَ تماديه، فإنَّ الصَّنْدَلَ مع بردهِ تلعُّ عليه الرِّياحُ حتى تجمعَ بين أغصانِهِ فيبلغ من قدح بعضها لبعض ما يُوذي منه فَتُحْرَقُه .

وذُكر له رجلٌ كثيرُ المال ِ فقال: لستُ أغبطُهُ دون أنْ أعلمُ أنَّه أحسن استعمال ماله.

وجُعل لرجل على أن شتم سقراطَ مالاً، فشتمهُ، فقال: إن كان ههنا وجهً آخرُ يظُنُّ أن يُنتغُع بنا فيه فلا يمتنعُ منه. ورُفع عليه رجُلٌ في مجلس بعض الرؤساءِ فلم يمتغص، فقيل له في ذلك، فقال: هذا الحائطُ الذي قبالتنا أرفعُ منًا أجمعين، ولا أرى أحداً منًا يُمغِصُه ذلك، وإنَّما أغضبُ أن ترتفع همَّتُهُ على هِمُّتي، فأمَّا إذا كانت همَّتي أرفع فمجلسي الأرفعُ، ومجلسه الأدنى.

وقـال: إحذر العتب كمن تعـرف ضرره فـإنْ وقعت فيه فـلا تكـلُ فيـه عن الخروج منه بجهدكَ.

وقال: لوَّلا أنُّ في قولي: لا اعلم أخباراً أني أعلم، لقلت: لا أعلم.

ورآه إنسانٌ وهو في كساءٍ لا يوازيه خلقٍ.

فقال: أهذا سقراط واضع نواميس أئيس؟ وجعل يتعجُّب منه، فقال: هـذا سقراطُ ليس عليه الناموس الحقّ كساءً جديداً.

وكان يقول لتلامذتِهِ: إسْتهينوا بالموت، وليهن عليكم خاتفو الموتِ.

وأوصى سقراط عند موته بتسعة أشياء، فقال: خُذُوا طبائعكم بالفنوع من بدء معرفتها، فإنّكم تعرفون الشّكر عند الزيادة ويطيبُ عبشكم ولا تستمِحْ سوى قلبك فإنَّ الزسان لا يُؤمن أن يتصرَّف عليك بالحاشية المعادلة، ولا تستصغر الأسر وهو صغيرُ إذا ورد عليك يتصرفُ عليك بالحاشية العادلة، ولا تستصغر الأسر وهو صغيرُ إذا ورد عليك وهو قابلُ للزيادة، وربُّ صديقكَ بالمحبَّة كما تُربِّي الصغيرَ، ولا تظهر له المحبَّة دفعة واحدة فإنَّه متى رأى منك تغيراً أعقبكَ بالعداوة، وتجنب الحرد فأنَّه يُضيعُ الماموةة ويهتكَ السَّتر والشرفُ والفضيلة. واستعملوا المحبَّة وارفضوا المعاملة بوزن القصاص تسلم أنفسكم من الأشرار، وتقربُّوا من الأخيار، ولا تبكّت أحداً بما تفعل مثلةً وإلاً فاجتنب الفعل الذي تُبكَّتُ غيرك به. وقال: من الحكمة أن يعرف نفسه لايً شيء تصلُعَ.

<sup>(1)</sup> أ: ح. ن.: جميع زايد الأعراض الجارحة التي تظهر في البدن.

## 12 خبر أفلاطون الحكيم الإلهي وآدابهُ\*(١)

هو أفلاطُنُ بن رَّاسُطُن بن أرَسْطوفليس، من أثينية، وهو آخر الحكماءِ المقدَّمين الاساطين، وهو معروفٌ بالتوحيدِ والحكمةِ، تَلْمَدُ لسقراطَ وطيماوَسْ وغريب أثينية وغريب الناطس، ولما مات سقراط قام مقامه وجلس على كرسيه، وضمَّ إليه العلومَ الطبيعيَّة والرياضيَّة.

وحكى عنه تلامذتُه أرسطُو وطيماوس وباومرسطوس أن للعالم مبدعاً أزلياً واجباً لذاته عالماً بجميع المعلوماتِ على نعت الأسبابِ الكُلُّيةِ. كان في الازل، ولم يكن في الوجود رسمٌ ولا طللٌ ولا مثالٌ عند الباري تعالى، وربَّما يُمُبُّرُ عنه بالهيولى أو بالعنصر.

ولعلّه يُشير إلى صور المعلوماتِ في علمه، فأبدع العقل الأوَّل، وبتوسطه النفس الكليَّة المنبعثة عن العقل انبعاث الصورة عن المرآةِ وبتوسطها العنصر والهيولى الموضوعه للصُّوْر الحسيَّة غير ذلك العنصر، وأدرج الزمانَ أعني المبادى، وأثبت لكلُّ موجودٍ مثالاً في العالم الحسي موجوداً غير مُشَخْص في العالم العقلي، فالمبادى، الأولى بسائط، والمثلُّ مبسوطاتُ والاشخاص مركَّبات، فالإنسانُ المحسوس جزء للإنسان المبسوط المعقول، وكذا كلُّ نوع من الحيوان والنباتِ والمعادن والموجودات في هذا العالم آثار المسوجودات في ذلك العالم. وكملُّ أثرٍ لا بُدُّ له من مؤثّرٍ يشابهة نوعاً من المشابهةِ.

والعقلُ الإنساني لما كان من ذلك العالم أدرك مِنَ المحسـوسِ مشالًا مُتتَرَعاً من المـادةِ، معقولًا لا يُـطابق بالمشال ِ الذي في عـالم العقل بكليَّتـهِ، ويُطابق الموجودَ الذي في عالم الحسِّ بجزئيَّتـهِ، ولولا ذلـك لما كـان يدركـه

<sup>(1)</sup> أفلاطون: الفهرس، ص: 1603 وابن جلجل، ص: 23 والقضطي، ص: 117 وأصيبمة، ص: 41.

العقل مطابقاً فلم يكن مدركاً لشيء يوافق إدراكه حقيقة المدرك وإنّما تبقى الصور الحسية إذا كانت لها صورٌ عقليةً ترجو اللحوق بها، ويخاف التخلف عنها، وإذا شاهدنا بالحسِّ جميع المحسوسات وهي محدودة محصورة بالزمان والمكان وهي مثلٌ عقليةً.

وأرسطو يخالف أفلاطن بهذا المعنى العقلي الكلّي إلّا أنّه يقول إنّه معنى في العقل موجودٌ في الذهنِ لا يوجد في الخارج عنه إذا الشخص الواحد لا ينطبق على زيد وعمرو، وهو في نفسه واحدٌ وأفلاطن يقول: ذلك المعنى الذي في العقل لا بُدُ وأن يكون له شيءٌ يطابقه في الخارج، فينطبق عليه وذلك هو المشالُ العقليّ، وهو جوهرٌ إذ تصورٌ وجوده لا في موضوع، وهو مقدّمٌ على الاشخاص الجزئيَّة بتقدّم العقل على الحسّ، وهو تقدَّمٌ عقليًّ وشرفي معاً، وتلك المشل مبادىء المسوجودات الحسيَّةِ، منها بدأت واليها تعود، ويتفرَّعُ على ذلك أنَّ النفوسَ الإنسانيَّة كانت موجودةً قبل الأبدان، نحواً من أنحاء الوجود العقلي وهو بهما يرى الصور المجردةً.

وخالفة أرسطو ويقالُ إنّه شارك سقىراط في الأخذ عن فيشاغُورَسْ، إلّا انّـه لم يظهر ويشتهر بالحكمةِ إلّا بعد صوت سقراط، واحتوى على جميع فنون الفلسفة.

وصنَّف كتباً كثيرةً مشهورةً في ضروب الحكمة. وذهب فيها إلى الرمزِ والإغلاقِ، ونحرَّجَ جماعةً من التلاميذ، وكان يعلَّمُ وهو ماش، فسمُّوا بالمشاتين. وفوَّضَ التعليم إلى ذوي البراعة في آخر عمره من أصحابه وتخلَّى عن الناس واشتغل بعبادة ربه عزَّ وجلَّ. ومن كتبه كتاب فاذن (أ) في النفس وطيَّماوسَ الروحاني في عالم النفس والعقل والربويية، وكتاب طَيْماوسَ الطبيع في ترتيب عالم الطبيعة.

ومعنى أفسلاطُن وتفسيرُه في لغتهم: العميمُ السواسع. وكسان اسمُ أبيه

<sup>(1)</sup> أ: ح. ن. : ماذن.

ارَسُطُن. وكان أبواهُ من أشرفِ اليونانيين من ولَدِأَسقليوَسُ جميعاً، وكانت أمَّهُ خاصةً من نسل أسيرُلُونَ صاحبِ الشَّرائع، وكان قد أخذ أول أمره في تعلَّم الشعر واللغة وبلغ في ذلك مبلغاً عظيماً إلى أن حضر يوماً سقراطيس وهو يثبت صناعة الشعر، فأعجبه ما سمع منه، وزهد فيما كان عنده منه، ولزم سقراط. وسمع منه خمس سنين، ثم مات سقراط.

وبلغه أن بمصر قوماً من أصحاب فيناغورسْ فسار إليهم حتى أخذ عنهم، وكان يميل في الحكمة قبل أن يصحب سقراط إلى رأي أبرقليطُوس، فلما صحب سقراط زهد في مذهب أبرقليطوس، وكان يصحب في الأشياء المحرَّمة، وكان يتبع فيناغورس في الإشياء المعقولة، وكان يتبعُ سقراطيس في أمور التدبير.

ثم رجع أفلاطون من مصر إلى أتبنية، وكان نصب فيها بيتي حكمة، وعلم الناس فيها، ثم مار إلى أسقليا فجرت له قصةً مع ديوسوس المتغلب، وكان بها، وأبلى منه بأشياة صعبة تخلص منه وعاد إلى أثينية، فسار فيهم احسن سيرة، وفعل الجميل وألان للضعفاء والزموه أن يتولَّى تدبير أمورهم فامنع لأنه وجدهم على تدبير غير التدبير الذي يراه صواباً، وقد اعتادوه، وتمكن من نفوسهم فعلم أنه لا يمكنه نقلهم عنه وأنه لو رام نقلهم عسا وجدهم عليه لكان يهلك كما هلك أستاذه سقراط، على أن سقراط لم يكن وام استكمال صواب التدبير، وبلغ من العمر إحدى وثمانين سنة، وكان حسن الخدلاق، كريم الأفعال، كثير الإحسان إلى كل ذي قرابة منه، وإلى الغيراء، مُنايداً حليماً صبوراً.

وكان له تلامبذ كثيرة وتولَّى التدريس بعده رجلان بالبينة في الموضع المعروف بافاذيميا وكمنا أومراطبس والأخر بلوفين من عمل البينة أيضاً وهو ارسطُوطَالِس، وكان يُلْغز حكمته ويسترها، ويتكلَّم بها ملغوزة حتى لا يظهر مقصده إلاّ لذوي الحكمة.

وكان درسه وتعليمه على طيماوس وسقراطيس وعنهما اخذ أكثر رأيه.

وصنّف كتباً كثيرة منها ما بلغنا اسمه سنّة وخمسون كتاباً. ومنها كتب كبارً يكون فيها عدلة مقالات، وكتبه يتصل بعضها ببعض أربعة أربعة، يجمعها عرضٌ واحدٌ ويخصُّ كل واحدٍ منها عرضٌ خاصٌ يشتمل عليه ذلك العرضُ العام، وسُمِّ كل واحدٍ منها ورضاً، وكل رابوع منها يتصلُ بالرابوع الذي قبله. وكان رجلاً أسمر اللون، معتدل القامة، حسن الصورة، تامُّ التخاطيط، حسنَ اللحية، قليل شعر العارضين، ساكناً خافضاً، أشهل العينين، براق بياضُهما، في ذقته الاسفل خال أسود، تامُّ الباع، لعليفُ الكلمة، يُحبُّ الجلوس في الصحاري والوحدة، وكان يستدلُ في الحال الأكثرِ على موضعه بصوتِ بكاته، وكان يُسمع منه على نحو ميلين في الفيافي والصّحاري والصّحاري.

### آداب أفلاطن

وهو الإلآمي الذي سلَّم له السَّبق كل من كان بعده وإذا شنت أن تشهده في هذه الله الذي النبي الله المنبية المناعة المنبية الرفيعة فانظر إلى آثاره في أرسُّطو فإنه الذي الله المسناعة بأجزائها وتصفَّحها من حضيضها إلى عليائها، واجتنى شمرة كلَّ من غرسها من أوليائها، والقول فيها طويلٌ والثناءُ عليهما موصولٌ، والذي بلغنا من أسماء كتبه سنَّةً وخمسونٌ كتاباً، وفيها كتب كبارٌ.

وقال: الحمقُ نوعانٍ: الجنون والثاني عدم العلم.

وقال: لا تسأل شِرِّيراً حاجةً فإنَّه بحسب شرارته في مذهبه، كذلك شرارته في عطيّته.

وقىال: إذا خطرت لىك فكرةً في شيء تىرىده وتشتهيمه فىاجمله من بـالـك

<sup>(1)</sup> أ: ح. ذ. : وحكمه ومواعظه.

<sup>(2)</sup> أ: ح، ن. : في بعده العلية الفلسفة.

كالممارض فإنْ تهيًّا لك نلته بأسهل الأمور وإن فاتك تضطرُ النفس إليه.

ووشى أفلاطن الناس فقال: أيّها الناس اسمعوا كالامي واشكروا الله على يُعَبِه عليكم، واعلموا أنَّ الله سبحانه قد ساوى بين خَلِقِه في مواهب النمم، وبذلها لهم كافة، فافهموا واعتبروا القول بالصّحة، أسبغ الله النعم للعامّة أجمعين، ولا تُنال الصَّحة بالمراتب، ولا يفقدها أهلُ الضمف لضعفهم، هذه نعمة تفوقُ جميع ما افتخر به أهلُ السّعة، وكذلك الحاسّة هي للناس أجمعين، وفيها ما أوجب عليكم الشكر في ليلكم ونهاركم على مواهبه، وعلى ما صرف عنكم من الأفات، فاصرفوا فكركم عن المشاحنة فيما لا حاجة بكم إليه، واعلموا أنَّ ما كان في الفطرة فهو السُنة الطبيعيَّة، وفيه لكم منافع وغنى، والطبيعة قد أعدَّت لكم ما يصلح شانكم في دنياكم وآخرتكم، فما الذي يدعوكم إلى أن تجمعوا أو تكدُّوا فيما تولِّذ بينكم البغضاء والعداوة فما الذي يدعوكم إلى أن تجمعوا أو تكدُّوا فيما تولِّذ بينكم البغضاء والعداوة

أقول لكم: لو علمتم ما في هذه التي يتنافسون عليها لعلمتم أنكم زاهدون فيما رغبتم فيه، ادفعوا الشهوات فإنها ضِدُّ الفكر، ولا تطلبوا ما لا حاجةً بكم إليه، خذوا فيما يصلح أمركم، ما غنا الذهب والفضة في الفطرة، وما خاصيتهما التي يمدحهما بها محبوبهما، قد أعدُّ الله لكم ما يحامي عنكم وهو الحكمة والتقوى.

يا قوم، التقوى رأسُ النجاح، وهو مفتاح الفضائل، إيَّاكُم والجور فإنَّه أداةُ العطب وشقةُ البلاء، إيَّاكُم والفجور فإن نشوةه يُهلك الأمم وهو من الخواصِّ الدنيئة، فأمَّا الذي تطلبونه فخذوه لتعرف حجتكم في مطالبتكم الغنى أو الفقر، وإنْ كنتم تطلبون الغنى فالحجَّةُ عليكم، وإن طلبتم الفقر فالزموا ما أقول لكم.

أتنكرون الذي لـه ما يحتــاج إليه، والــذي لا يقنع بمــا لَه فهــو مكدورٌ في طلب غيره، فإذا صح لنا أن الطبيعة قــد اعدَّتْ مـا يحتاج إليــه فواجبٌ عليكم أن تلزمُوا ما أنعم الله سبحانه عليكم، يها طالبي الذهب والفضة لأنفسكم تريدون جمعها أم لأنفسهما، فإذا جمعتموهما، فإن كنتم راغبين فيهما، فما الذي يحملكم على أن تبتاعوا بهما المحقرات، أما تعتبرون وتعلمون أنهما لا رغبة فيهما؛ دعوا الذهب والفضة؛ لا تجمعهما وتشقى بهما؛ وعليكم بالحكمة فإنها ضياءً النفرس، وبها تظهر فضائلهما وجميع أخلاقهما؛ إلزمُوا العلم فإنه من خاصة الصورة التي هي بدءً الخلقة.

ولا تطلبوا الإسراف في الأكل والشُّرْبِ فإنها من شكل الهيولى التي هي أوضَعُ من الصورة وهو الذي يتم بفعال الصورة، فتشبَّهُ وا بالصورة لأنها المحرَّكةُ بالقوة التي أنشأ فيها الخالق تعالى، ولا تعبلوا إلى الهيولى الذي أنشأهُ الخالقُ تعالى وتمَّمةُ بالصورةِ وحرَّكه بتحريك القرَّةِ لها حقاً. أقول لكم إنْ اميرس الشاعر مصيبُ في حكمته وقوله إنَّ الهيولى مثال الأنثى والصورة مثال الذكر؛ أصلِحوا لأنفَيكم يصلح لكم إخوزتكمْ ، إن تقبلوا قولي تَرشَدُوا وإن تغفلُوهَا لم تُضيعُوا عز أنفسكم، ولا يبالي ضررَ ذلك غيرتُم، الزموا طريق أسلافكم، فأرقُوا الدُنيا وانتم غير مجروحين بشهواتها، قدموا الحكمةً على جميم المرغوب فيه.

إعنوا بقوام البدن فإنه آلة النفس، أطلبوا فضائل النفس تصع لكم قواكم، لا تمدحوا المدموم ولا تذموا الممدوح، تعاونوا على البر وارفعوا عنكم البخضاء، لا تأنسوا بما يفارقكم ولا ترغبوا فيما تفقده قريباً، واطلبوا الفضائل التي اتفن الناس على أنها رغة؛ ارفضوا المذمومات لانقباض الناس أجمعين عنها؛ اعتبروا بمن مضى من خياركم وملوككم وارموا الفرض الذي قصدوا إليه؛ الحق واضع، والصواب بين، والتنقى معروف والانفة ظاهرة والمروةة مكسوفة، والعدل فضيلة محمودة؛ ما أبين وسمة المدمومات وما أظهر المصيبات!

أخبرُكُمْ حقّاً أني أجدُ من السُّرورِ بتقضِّي الذهب والفضة ما لم أجده من اللَّذَةِ في مزيد مالي منهما بل كانتِ الغُمُومُ متزايدةً واردةً للانقطاع بالاهتمام

بذلك، وأنا أتزيَّدُ من سرور الحكمةِ ومثالها، على أنَّ الذهب والفضَّةَ وما أشبههُما لا فضيلة في شيءٍ منهما لأنَّا نجدُ قوماً يبتاهون بالذهب الكثير القليلَ مِن العظامِ التي هي العلجُ، وقوماً يستبدلون به النحاس وما دونه من الرجاج وغيره. ولو كان الذهبُ فضيلةً في نفسه لكان في كلَّ المواضع مرضوباً فيه، كما أنَّ الحكمةَ في جميع الاقطارِ ممدوحةً، والجهل مذهُومٌ في جميع الافاق وعند كلَّ الناس. انظروا لانفسكم وحاموا عن مراتبكم تزيَّدوا بالعدل والبَسُوا المقدّة تفلحوا وتحمدوا أمُورَكُم.

وقال للملك: فِكُرُ يوم لنفسك أنفعُ من خراج سنةٍ لمُلْكِكَ. وقال لأرسطو: لا تُشنَّع على أحدٍ ولتكنُ سيرتُكَ مع الناس كلَّهم بالتواضُع .

وقـال: من علم أنّه يمــوتُ فليس ينبغي له أن يغتمُ لأمـرٍ صعبٍ يعرضُ لــه لأنّه لا يمكن أن يتوهُمَ الحيُّ أمراً هو أصعبُ عليه من الموت.

وقال أفلاطُون: العادةُ على كلُّ شيءِ سلطانً .

وقال: سوءُ الخُلق يُفْسدُ العمل كما يُفْسِدُ الصبرُ العسل.

وقال: من لم يواس الأخوانَ عند دولته خذلوه عند آفته.

ورأى رجلًا ورِثَ عن أبيه ضياعاً فأتُلفها، فقال الأرضونَ تبلعُ الرجال وهذا الفتى يبلعُ الارضين.

وقـال: الذي يُعلِّمُ النـاس الخير ولا يعمله بمنـزلةِ مَن بيـده سـراجُ يضيءُ لغيرهِ.

وقـال: ليس الملِكُ من مَلَكَ العبيدَ، ولكن مَنْ ملكَ الأحـرارَ، ومـا الغنيُّ من جمع المال بل من دثر المال.

وسأله رجل: بَمْ يَلْتُ ما وصلتَ إليه من العلم؟ فقال لـه بأنّي أفنيتُ زيتـاً في سراجي بأكشر من الشرابِ الـذي شربتَهُ أنتَ. وشتمَهُ إنسـانُ، فقال لـه: شأنكَ والشَّر كأنَّك لا تُحْسِنُ خيراً. وقـال: ينبغي إذا عوتبَ واحـدُ من الأحداثِ أن يتـركَ له مـوضع الجحـودِ لدينه وإلاّ حمله ذلك على المكابرةِ.

وسئل: مَنْ أحقُ الناسِ أن يؤتَمنَ على تدبير المدينةِ؟ فقال: مَنْ كان في تدبير المدينةِ؟ فقال: مَنْ كان في تدبير نفسه حسن المذهب.

وسُشل: من أتقنُ الناس في أصور الحكمة؟ فقـال: افهمُهم لرأْبِهِ وارغبهم في المشهورة(١) وأوقَفُهُم عند الشبهة حتى يمكنه طريقُ النظر والامتحان.

وفي النواميس صرَّحَ بانُ للعالم بدواً علِيّاً وليس لمه بدو زماني. وقبل لمه: مَنْ أجهلُ الناس في فعله؟ فقال: أعجبهم برايم، وأتبعُهم بتدبيره دُونَ رأْي, غيره، وترُّك مخالفته أمْرَهُ، والمتفخَّمُ في الأمور بحسن ظنَّه.

وقال: الحرُّ النَّفسِ الحكيمُ هو سيدٌ لناموسِ الطبيعةِ.

وقيل له: مَنْ سلِمَ من سائر العيوب وقبيح الافصال؟ فقال من جملَ عقله أميرهُ وحذرهُ وزيرهُ والمواعِظَ زمامه والصبر قائدَهُ والاعتصام بـالتَوقُي ظهيـرَهُ وخوف البارى، تعالى خشيّتَهُ وذِكْرَ الموتِ أنيسهُ.

وقيل له: مَنْ أَضِيعُ (1) لنفسهِ وأوضعُهم لقَدُّره؟

قال: مَنْ تواضعَ لمن لا يكرمُهُ وقبل مدح من لا يعرفه.

وقبال: البهيميُون والجهبالِ يقضُونَ على الحسنِ والقبيح بقيدٍ ما تشالُ حواسهم الظاهرةُ وإنَّما ترى الحواشُ حُسْنَ الاعضاءِ، فأمَّا حسنُ الصورة فيلا تراها إلا الحواشُ الباطنةُ.

وقـال: مَنْ طلب الحكمـة من طـريق طلبهـا أدركهـا وإنَّمـا يخـطىء أكثـرُ الطالبين لأنَّهم يطلبوها(<sup>0</sup>) من غير طريقها، فإذا لم يدركها من تلك الـطريق لم

<sup>(1)</sup> وكذاه في وأه، ولعلَّ الصواب: المشورة.

<sup>(2)</sup> أ: ح. ذ.: الناس.

<sup>(3)</sup> وكذاء في وأء، والصواب: يطلبونها.

يطلبها من طريق آخر لم يكذب بصورتها فيحمله جهله على أن يجهل، وذلك أنه من جَهِلَ صورةَ الحكمةِ جَهِلَ ذاتهُ، ومن جَهِلَ ذاته كان أجهَلَ الجاهلين.

وقال: الدُّنيا لا شيءٍ في صورةِ شيءٍ.

وقال لأرسطو: لا تقبل المدحَ بما ليس فيك.

وقيل له: الَّكَ من يخدُّمُكَ؟ فقال: الذين تخدمونهم هُمْ يخدمُوني.

وقال: مَنْ عرف صورةَ الجهل كان عالماً، وإنَّما الجاهلُ مَنْ جهـلَ صورة الجهل ِ.

وقال: الغضبُ عزُّ يستقبله شرٌّ.

وقال: إذا أردتَ أن تدومَ لك اللَّذَةُ فلا تستوفي<sup>(۱)</sup> في المُلِذَ أبدأُ بـل دعْ فيه فَضْلَةً تَدُمُّ لك اللَّذَةُ.

وقال: ينبغي للملكِ أنْ يضع الرئاسة في الحليم العليم، لأنْ الحليمَ وقورٌ صبورٌ، والشجاعةُ قلقةٌ ضجرةٌ، فإذا كانت الرئاسةُ لأهل الحلم عدلوا بوقارهم وحسن صبرهم قلق أهل الشجاعةِ وضجرهم، وإذا كانت لأهل الشجاعةِ فحيثُ أقلقُوا أهْلَ الحلم بقلقهم وأضجروا أهل العلم بضجرهم لأن الحليم لا يقلقُ إلا مِنَ الجُهالِ.

وقال: إيَّاك في وقتِ الحربِ أنْ تستعمل النَّجْدَةَ وتدعَ المقلَ، فإنَّ للعقـلِ مواقفَ قد تَبَمُّ بلا حاجةِ إلى النجدة ولا نرى للنَّجدَةِ غنى من العقل .

وقال: قولُ بلا عمل كمدٍّ يُغرقُ ولا ينفعُ.

وقال: الشَّرابُ يكشِفُ سِرُّ المتصنَّع.

وقـال: سُوءُ الخُلقِ من استعمـال ِ سُوءِ الـظُّنِّ لأنَّ من استعمل سـوءَ الظُّنِّ فَسَدَ عِيثُهُ وساءَ خُلْقَه .

وكذاه في وأه، والصواب: فلا تستوف.

وقال: لا ينبغي للمرء أنْ يستعمل سوة الظُنُّ إلاَّ عند انقطاع الرأْي، فلمانْ لم يقدر على الرأي ِ وأخطائه فليستعمل سوة الظُنُّ.

وقال: لا تلتذُّ بشيءٍ في العـالم حتى تصلح بين الحس والعقل لـُــلَّا يُفْسِدَ أحدهما على الآخرِ، فإذا أصلحت بينهما رآيت الحسن حسناً والقبيح قبيحاً.

وقـال: لا تمدح الشيءَ أكثرَ مِنْ قَدْره لأنَّ بعـد قليـل يبين عن ذاتِـهِ وعن جهلِك، فلا يكونُ حينئذِ مدحاً للشيء بل تنقيصاً لنفسك.

وقال: متى يضجَرُ العاقِل؟ قال: إذا حملْتُهُ على مجاورَةِ جاهلٍ. وقال: إذا رأيتَ العقلَ تامَّأُ فالشَّهوةُ هناك مريضةٌ ضعيفةً.

وقال: إذا قوي الوالي في عملِهِ حوَّلَ مـامّلكهُ على حسبٍ مـا في طبعهِ من الخير والشّرّ.

وقال: دُنو الهمُّةِ وضِعَةُ القدرِ من ضعف الرؤيةِ وسوءِ الإختيارِ.

وقال: اقبحُ ما يكونُ الصدقُ في السَّعايـة، والضَّيقُ في الصدورِ، والبخـلُ على مَنْ عجزَ عن المسالةِ، والسَّطُوةُ على مَنْ يؤمَنْ شَرَّهُ.

وقال: إنَّ حياةَ النَّفسِ وقِوامَهَا بأعمالِها المحصنة لها من الأفاتِ حتى لا يدنوَ منها شيءٌ يُميتُها فيكون ذلك قتلاً للنَّفسِ فإنَّها ان لم يقتلها ذلك لم يقدرٌ أحدُ على قتلها لأنَّها عاليةً على الجَسَدِ، مرتفعةٌ عنه، وممتنعةُ بلُطفها من أن يُنظرَ إليها الموتُ الناظر إلى الجسدِ فهو لا يراها وهي تراه بفضل لطفها عليه.

وقال: فيما أملاهُ على أرسطاطاليس: أعرفِ الله سبحانَهُ وحقّهُ وأدمُ عنايتكَ بالملم الصالح أكثر من عنايتكَ بغذائِكَ يوماً بعد يوم لا تسل الله سبحانه ما لا يدومُ لك نفعهُ أبداً فإنَّ كلَّ المواهب منه، بل يجبُ أن تسألَهُ النعمة الباقيةَ ممك أبداً. وكُن مُتيقظاً أبداً فإنَّ عِلَلَ الشَّرودِ كثيرةً، لا تهوَ ما لا ينبغي لك

أن تفعله. لا ينبغي لك أن تهوى حياة (١١) فقط بل موتاً صالحاً ولا تعتد الحياة والموت صالحين إلا أن تكتسب بهما أمراً لا يتم حتى تحاسب نفسك على للاثِ خصال : هل أخطأت في يومِك؟ وما اكتسبت فيه من البر؟ وما كان يبغي لك أن تعمله فيه من الخير فقصّرت عنه؟ تذكّر ما كنت وإلى أي شيء مصرُك. الشُقيُ من لم يذكر دائماً عاقبته فيرجع عن بلسه. لا تجملن قِنيَتك مِن الخارجاتِ عنك إلى الاصل، لا تضطرّن أن تفعل الحقّ إلى مستحقه أن ينالك إلى الأصل، لا تضطرّن أن تفعل الحقّ إلى مستحقه أن ينالك إلى المرابع.

وقال (2): الحكيم النّامُ مَنْ ضرح بشيء من هذا العالم أو جزعَ بشيء من مصاتبهِ فاغتمْ لهُ. أدِمْ ذكرَ العوتِ والاحتداد للموت تعرف خساسة عقل المرء بكثرة كلامهِ فيما لا يعنيه وإخباره بما لا يُسْأَلُ عنه ولا يزاد منه. فكر مراراً ثم تكلّمُ وافعلُ فإنّ الأشياء مُتغيرةً. لا تسرع الفضب فيتسلّط عليك بالعادة. لا تُؤخر إنالة المحتاج إلى غد فإنك لا تدري ما يحدث في غد عن المبتلى إنْ لم يكن سوء عمله أرداهُ. لا تحبُ القنية الحسنة فتُضطّرُ إلى البُعْدِ من محبة الله عزّ وجلٌ. لا تكن حكيماً بالقول فقط بل كُنْ حكيماً بالعمل فإن الحكمة التي تكون بالعمل تنفعُك في العالم الباتي وليس الشرفُ عند الله تعالى الحكمة بالقول بل الحكمة بالأعمال الصالحة.

إنَّك وإن تعبْتُ في البِرِّ فإنَّ التَّعب يزولُ والبِرُّ تبقى لك وإن الْتَلَذُّتَ بالإِثْمرِ فإنَّ اللَّنَة تزولُ والإثمُ باقِ عليك.

اذكر اليوم الذي يهتُفُ بك فلا تسمع، والذي يصبتُ فيه اللسانُ الحديدَ ويطلُ فيه الفكر، وتظلِمُ فيه العينان، وتنصَبُّ رطوبتُهما في التراب، وتبطل نفسك من بدنِكَ، ولا يمكنك أن تشم رائحة جيفة بدنكَ، ويبطلُ جسُكَ فلا تشمر بالدُّود الذي يمصُّ الصُّديدَ، واذكر أنك ذاهبُ إلى المكانِ الذي لا

<sup>(1)</sup> أ: ح. ن. : صالحة.

<sup>(2)</sup> أ: ح. ن. : ليس.

تعرفُ فيه صديقاً ولا عَدُواً والمكانِ اللَّذِي يستوي فيه المولى والعبدُ، واذكرِ الميزانَ البدل واجمع الأدبُ والارتياضَ(١) فإنَّكَ لا تدري متى الرحلة.

وقال: إِنَّهُ لِيس شيءٌ في عطايا الله تعالى خيرٌ من الحكمةِ كافِ بالخير. واصْفَحْ عن الشَّرِ تُحفظُ في كلَّ وقتٍ، وتُذكَّرْ وافهم واعقِلْ ولا تتَّكِلْ على شيءٍ مِن أصور هذا العالم الحائِلةِ الزائلةِ. لا تُضادّ واحدةً من الخيراتِ ولا تُمُن بواحدةٍ من السيَّناتِ البَّنَّةُ مِنْ أجلِ القِنَيةِ الحسنةِ. لا ينبغي أن تترُكُ ما هو أفضلُ منها من أجل شرودٍ الزَّمانِ الزائلِ. لا ينبغي أن نترُكُ السرور الزَّمانِ الزائلِ. لا ينبغي أن نترُكُ السرور الدَّمانِ الزائلِ . لا ينبغي أن تترُكُ السرور الدَّمانِ الدائم. أجبُ الحكمة وأنصفِ الحكماة وأطِعْ السلطانَ ولا تمتنِعْ في وقتٍ من الادب الحسن.

لا تفعلنَّ شيئاً في غير وقتِهِ فإذا فعلتَهُ في وقته فافعلَ بفهم. لا تقولنَّ قولاً لا ينغَعُ به، وإذا قلْتَ قولاً نافعاً فتحرَّر واحتفظ. لا ينبغي لك أن تختالَ عند الغني ولا تستجدي عند المصائب. لا تسفُّهُ على أحدٍ ولتكنَّ سيرتُكَ مع الناس كُلُّهِمْ بالتواضع، ولا تستخفُّ باحدٍ لتواضَّعِه، لتكنُّ مساعدتُكَ على ما لا يُزْري بكَ ولا ينقصُ من يرِّكَ ما غدرت نفسُكَ في فعله. لا تَلْم أخاكَ على مئلهِ. جانبِ المرء وتمسَّك بالشاني. لا ينبغي لكَ أنْ تقبلَ المدحَ بما ليس فيكَ. لا تفعلُ واحتمل التمنَّ فيكُ. لا تفعلُ واحتمل التعنَّ مشيء لم تفعله واحتمل التعنَّ في وُجُوهِ البِرِّ. ينبغي لك أنْ تفعلَ الواجبَ من غير أن تُحَثَّ عليه وتمتنعَ مماً لا تحب من غير أن تُحَثَّ عليه وتمتنعَ مماً لا تحب من غير أن يُحتَّ عليه وتمتنعَ مماً

وقال: ينبغي للعاقل أن يكونَ رقيباً على نفسهِ فيستعظم خطأهُ ويستصغِر صوابَهُ.

وقال: لا تنظر إلى أحدٍ بالموضع الذي يزيُّنهُ فيه زمانه. وانظر إليهِ بقيمتِـهِ بالحقيقةِ فإنَّها مكانهُ الطبيعي.

<sup>(1)</sup> أ: ح. ن. : وأداب الانتهاض.

وقال: السائرُ تحت الممكن ضعيفُ الهداية والسكينة، والمُطالَبُ بالممتنع ِ أهمى البصيرةِ ناقصُ التعييزِ، والسَّالِكُ مع الواجب، أمينُ مِنَ السَّرَف، عزيزُ الجانب ساكنُ القلب لا نلقاهُ مسرَّةُ ما يضرُّه ولا يدهمهُ ما لم يعتدُّ له

وقال: الغضبُ والشَّهْوَةُ وكل خُلْق من أخلاقِ النَّفْسِ فلهُ مقدارٌ يصلح له به حال الشخصِ الذي يكون فيه، فإن زاد فيه على ذلك أخرجَهُ إلى الشُرَّ لأنَّ الغضبَ شبهُ الملح الذي يُطرحُ في الأطعمةِ فإن كان بقدرٍ صالح مصلح الطعامَ وإلاَّ أفسَدَهُ وكذلك سائرُ القرى.

وقال: ليس ينبغي أن يمتحنَ الاديبُ بكَثْرَةِ العمل بل بأنْ بوجـدَ مُعرى عَنِ الشُّرِّ.

وقال ارسُطُو: قصدتُ افلاطُن<sup>(۱)</sup> فقيل إنَّهُ في المقابرِ، فجئتُهُ وقد عبُّا من العظامِ تلاَّ عن يمينهِ وآخرَ عن يسارهِ، وهو يُقبِلَ ويدبئر، ويضحكُ ويعبِسُ، فوقفتُ ساحةً ولم يعرِف، ثم نظر إليَّ، فسألتُهُ.

قـال: فأمّـا ضحكي فلاغتـرارهم بـالـدُّنيـا، وعبـوسي للفكـرِ في تـركيبهــا وانجلالها.

وجلس يــوماً حــولهُ التــلامذةُ ســوى ارسـطو، فقــال: لَــوْ وجــدت مُسـتـمِعــاً لتكلّمتُ، فقيل: حولَكَ الفُ تلميذِ.

فقال: أريدُ واحداً كالفٍ.

وقال: إذا رأيتَ الميتَ فَسَلْ نفسَكَ: هل هو مُساوٍ لـك في الطبيعةِ أمْ لا؟ فإنْ كان مُساوياً لك فكُنْ ذاكراً لتلك الحال ِ دآيماً.

وقال: لا تكُنْ مِمْنْ يُسرعُ إلى الغضب فتتسلَّطُ عليكَ عاداتُ السفهاءِ. وقال: كُنْ في كل وقتِ تُمِدُّ زاداً كما يُمِدُّ مَنْ يرتحلُ ليلتُهُ تلك.

<sup>(1)</sup> أ: ح. ن. : بوماً.

وقال: لا تفرح بالبطالة.

وقال: مَنْ يكرو الذُّلُّ والعار(١) ينبغي له أن يجتهذ في التنويه باسمِهِ.

وقال: لا ينبغي للأديب، أن يخاطِبُ غير الأديب إلاّ برفقٍ، كما لا ينبغي للصَّاحي أن يخاطبُ السُّكرانَ إلاّ بمداراةٍ.

وقال: اسْعد الأحرارِ وأحقُّهم بالتفضيلِ مَنْ خرج عن سلطان عادته، وزال عن طاعة غضبه، ونزل بدون منزلته في قلُوبِ الناس، ولم تشغله سوارده عن مصادره.

وقال: محبتُكَ للشُّيء سترٌ بينكَ وبين مساوئهِ وبُغْضُكَ له سترٌ بينك وبين محاسنهِ.

وقال: مَنْ رايتُهُ يقتني شيئاً دون ما ينفع فلا تعدهُ فله خائفاً.

وقال: إذا طابق الكلامُ نِيَّةَ المتكلِّمِ حرَّكَ نَيَّةَ السامع، وإنْ خالفها لم يحسُنْ موقعُه مِثَنْ يريدُ به.

وقال: إذا قويَتُ نفسُ الإنسانِ انقطع إلى الرَّأْي، وإذا ضعفت انقطع إلى البَّدِث. البحث.

وقال: أَحْسَنُ ما في الأنفةِ التَّرَفَّعُ عن معايب النَّـاسِ، وتركِ الخضـوع لما زاد على الكفايةِ.

وقال: انبساطُكَ عورةً من عوراتكَ فلا تبذله إلاّ لِمَنْ توكُلَ عليه، وحقيقً به. وقال: من تعلَّم العلم لفضيلَتِه لم يُوحشهُ كسادُهُ، وممَنْ تعلَّمهُ لِجَدُواهُ انصرفَ عنه بسانصرافِ الحظُّ. وقسال: الحلمُ لا يُنسبُ إلاّ لمن قدِرَ على السطوة، والزَّهْدُ لا يُنسَبُ إلاّ إلى من ترك بعض القدرة.

وقال: لا تَغْتَرُنُّ بِمَنْ يميلُ إليكَ حتى تعرفَ عِلْتَهُ فإن كان لشيءٍ مِنْ

<sup>(1)</sup> أ: ح. ن. : ليس.

صفاتكَ الذائيَّة لك فارْجُ ثبـاتَهُ، وإنْ كـان لصفةٍ عــارضةٍ فــلا تحفل بــه، فإنَّ ذلك الميل يُقيمُ بمفامِهِ وينصرفُ بانصرافه.

وقـال: إنَّمـا صـار التقليدُ واجبـاً في العـالم لأنَّ الضعفَ فيــه، قـائمٌ في الناس. وقال: احفظِ الناموسَ يحفظك.

وكان أفلاطُن يجلِسُ فيُستَدعَى منه الكلامُ، فيقول حتى يحضرَ الناسُ، فإذا جاءَ أرسطوطالِس قال: تكلمُوا فقد حضر الناس.

وقال: أكبِّرُ الفخر أنَّ لا تفتخر.

وقال: مَنْ عدل قلُّ غمُّه واشتاقَ إليه كل شيءٍ.

وقىال: إذا صادفْتَ رجـلًا وجَبَ أنْ تكـون صـديقَ صـديقِـه، وليس يجبُ عليك أن تكونَ عُدُّوً عُدُّوً، والمشورَةُ تُريك طبع المستشار.

وقال: سُئل أفلاطون عنـد موتـه عن الدنيـا فقال: خــرجتُ إليها مضـطّراً، وهشتُ فيهـا مُتحيَّراً، وهـا أنا أخـرجُ منها كــارهـاً، ولم أعلمُ فيهــا إلاّ أنني لا أعلمُ.

وقـــال: ينبغي أن تتعلَّمُ وتستغيـدَ وتسمـــغ ولا تحتشِمُ ولــوْ بلغْتَ غـــايــةُ الشيخوخَةِ، وكان المملِّمُ لك حدث السُّنّ، فإنَّ الجهل أقبحُ من التعليم ِ.

وقال: تعلُّم الفضيلَةِ الإنسانيَّةِ هي الفضيلةُ الفايدةُ المرْبِحَة(١).

وقال: مَنْ عَدِمَ الفهم عن الباري لم يجز أنْ تستفهمه موعظة حكيم.

وقـال: مِنْ فوائـدِ الحكمةِ أن يعلم الحكيمُ علمًا يقيناً أنَّه نجا بمنـزلةِ من كُسِرَ به في البحر، كيف تتلاطم به الأمواجُ، فيعظُمُ سرورهُ بخلاصه، وتعـظُمُ شفقتُهُ ورحمتُهُ لِمَنْ بقي من النَّاسِ في الشَّرودِ مُتردَّداً.

أ: ح. ن.: من هنا إلى قوله: طلم إصابة الحق، متعلق بكلام أرسطو وإنما وقع للسهو من الناسخ. ولم يكتب في موضعه فينفي أن يكتب في أول كلام أرسطو.

وقيل له: مَنْ أنفـُع الناس علمـاً؟ فقال: مَن رغبَ فيمـا لا يفنى من العلم. وإذا كسلتُم فضمَّنُوا مجالِمَكُمُ الحديثَ تنشطُوا...

### 13 ـ خبر أرسطاطاليس بن نيقوماخوس الحكيم (١)

معنى أرُستا: حسنٌ، ومعنى تا: الذي، ومعنى ليس: تقول، فيكون معنى الاسم: حسنٌ الذي تقول، فيكون معنى الاسم: حسنٌ الذي تقول. ويكون بالسرومي: ارشدادالاليس، فعُرَّبُ فقيل: أرسطاطاليس. وهو المقلَّمُ المشهور والمعلَّمُ الأول، والحكيم المطلق، عند اليونانيين. وإنَّما شُمَّي المعلَّم الأول لأنّه واضعٌ للتعاليم المنطقية، ومُخْرِجُها من القوة إلى الفعل، وحكمه حكم واضع النحو والعروض، فإنَّ نسبة المنطقِ إلى المعاني التي في الذهن نسبةُ النحو إلى الكلام والمروض إلى الشعر.

وهو واضعٌ لا بمعنى أنه لم تكن المعاني مقوَّمة بالمنطق قبله، فقوَّمها هو، بل معناه أنه جرَّد آلةً عن المادة فقوَّمها تقريباً إلى أذهانِ المتعلَّمين، حتى تكون كالمييزان عندهم يرجعون إليهِ عند اشتباهِ الصَّوابِ بالخطأ، والحقَّ بالباطلِ إلا أنه أجمل القول إجمال المُمهدين، وفصَّلَهُ المتأجرونَ تفصيل الشارحين، وله حقَّ السَّبقِ وفضيلة التَّمهيدِ، وكتبه في المنطقيَّاتِ والطبيعيَّاتِ والإلهيَّاتِ والخِلافيَّات معروفةً ولها شروح كثيرةً كشرح بافرسطس وفرفريوس والإسكندر الإفرواسي وباسليوس وغير ذلك، وأكثرُ من جاء بعد المملَّم الأول سلك طريقتة، ورأى رأية كالمقلَّدين له، وليس الأمرُ على ما ظنوه، فإنَّ أرسطو وأكثر أتباعه أخطأوا في مسائل كثيرةٍ من المهمَّاتِ الحكميَّةِ والمضائق الفلسفيةِ بطلبُ تحقيق ذلك من كتبنا.

وذكر أنَّ واجب الوجـودِ هو المحـرَّكُ الأوَّل، وأنَّ الجوهـر يقال على ثـلاثةِ أضـرب: إثنانِ طبيعيًّانِ وواحدٌ غيـر متحرَّكٍ، فـإنَّ كلَّ متحـركٍ لا بُدُّ لـه من

<sup>(1)</sup> ابن جلجل، ص: 125 والقفطي، ص: 127 أصيبعة، ص: 86.

محرُّكٍ، فإنْ كان المحرُّكُ متحرُّكاً تسلسل إلى غير النهاية، فىلا يتحصَّلُ، فىلا بدَّ من استناد التحرُّكِ في الاخيرِ إلى محرَّكِ غير متحركِ. ومعنى ارسطو في لغتهم: الكاملُ الفاضلُ، ومعنى نيقُوماخس: المجاهدُ القاهرُ، وكان أبوه ماهراً في علم الطَّبُ.

فرُلِدَ له أرسطاطاليس في مدينة تسمى أسطاعين من البلاد المسماة مقدونيا حلفيد من أعمال تراكس، وكان اسم أمّه أقسطيا، وكان أبوه طبيب أفنطس والله فلبس، والد الإسكندر، وكان يرجع بنسبه إلى أسقليوس، وهو النسب الفاضلُ في اليونانيين، وأصل أمّه يرجع في النّسبِ إلى أسقليوس؛ ولما بلغ ثماني سنين حمله أبوه إلى بلاد أثينة، وهي المعروفة ببلاد الحكماء، وأقام مملّماً في قُوفيس منها، فضمّة أبوه إلى البلغاء والشعراء والنحويين، وأقام متملّماً منهم تسع سنين، وكان اسم هذا العلم عندهم المحيط، أعني علم اللسان لحاجة جميع الناس إليه، لأنه الأداة والمراقي إلى كلّ حكمة وفضيلة والبيان التي تحصّل به كُلّ علم.

وإن قوماً من الحكماء أزروا بعلم البلغاء واللغويين والنحويين، وعنفوا المتشاغلين به منهم فَيَنَاغورس وامنخورس، وزعموا أنه لا يحتاج إلى علمهم في شيء من الحكمة لأن النَّحويين معلمو الصبيان، والشعراء أصحاب أباطيل وكذب، والبلغاء أصحاب تمحل ومحاباة ومراء، فلما بلغ أرسطاطاليس ذلك أدركته الحفيظة لهم، فناضل من النَّحويين والبلغاء والشعراء فاحتج عنهم.

وقال: إنَّه لا بُدُّ ولا غنى للحكمة من علمهم لأنَّ المنطق أداةً لعلمهم.

وقال: إنَّ فضلَ الناس على البهائم بالمنطقِ، فأحقُهم بالألسنةِ أبلغهم في منطقه وأوصلهم إلى عبارة ذلك بندات نفسه، وأوضعهم لمنطقهِ في موضعه وأحسنهم اختباراً لأوجزه وأعربه، ولأنَّ الحكمةَ أشرفُ الأشياء، فينبغي أن تكون العبارةُ عنها بأحكم المنطقِ وأفصع اللغةِ وأوجز اللَّفظ ليكون أبعد عن الزلل والدخل وسماجة المنطق وقبح اللغةِ والوجز اللَّفظ ليكون أبعد عن الزلل والدخل وسماجة المنطق وقبح اللكنة والعي، فإنَّ ذلك يُذهب نور

الحكمة، ويقطع من الأداء، ويقصر عن الحاجمة ويلبس على المستمع، ويُفسد المعاني ويورثُ الشبهة.

فلمًا استكمل علم الشعراء والنحويين والبلغاء واستوعب، قصد إلى العلوم الاخلاقية والسياسية والتعليمية والطبيعية والإلهية، وانقطع إلى أفلاطون وصار تلميذاً له ومتعلمًا له يومئذ سبع عشرة سنة، وذلك في موضع يسمى أفاديميا من أثينية بلد الحكماء، وأقام متعلمًا من أفلاطون عشرين سنة، وكان يتعلم العلم من أفلاطون بالسماع من فيه، ولم يكن يكله إلى تعليم كساقوفراطيس تلميذه كما كان يفعل بغيره لجلالته في نفسه.

ولمًا غاب أفلاطون إلى سقليا الغيبة الثانية استخلف أرسطُوطاليس على دار التعليم بالمدينة المسماة أفاديميا، فلمًا هلك أفلاطون خرج أرسطاطاليس إلى موضع بأثينية يسمَّى لوفيون، فاتخذ هناك داراً لتعليم الحكمة المنسوبة إلى المشَّائين، وكان من رأي أفلاطون الرياضة للبدن بالسَّعي المعتدل لتحليل الفضول عنه كرياضة النفس بالحكمة ليجمع الحليات في رياضة النفس والبدن، وتقدَّم في ذلك إلى أرسطاطاليس وكساقوفراطيس.

وكانا يُعلَّمانِ التلاميـذ الحكمة وكلهم مشاةً ولُقبًا ومن تبعهما بالمشائين، وبقي كساقوفراطيس بأفاديميا ليعلَّم بها علم أفلاطون فكان جميع حكمة أرسطوطاليس وما وضع من كتبِ المنطق وغيره من الحكمة في الموضع الذي انتقل إليه الذي يسمى لوفيون واستودعها هناك وكانت حِكمته وكتبه تسمى في ذلك الحين: علم إصابة الحقُّ وسماعه.

ولما توفي أفلاطون، مسار أرسطوطاليس إلى أرميس الخادم للوالي پاولسس، ولما مات الخادم رجع إلى أثيس فأرسل إليه فيلبس، فصار إليه الى ماقدونيا، فلبث بها يعلّمُ الحكمة إلى أن سار إلى الاسكندر إلى بلاد آسيا، واستخلف أرسطاطاليس في ماقدونيا.

فاستأنس ورجع إلى بلاد أثيس فأقام في لوقين عشر سنين يُعلُّم، وقام عليه

رجلٌ من المتكهّنين اسمه أوْ ماذَن وشنعَ عليه بالطّعن في مذهبه، وأنّه لا يسجد للأصنام التي كانت تُغَبّدُ في ذلك الـدهر، ولا يُعظمها بسبب الحســد لهُ، وضغن كان في نفسه عليه.

فلمًا أحَسُّ بذلك شخصَ عن أثينية إلى بلاده، وهي حلفيد خوفاً أن يفعلوا به كما فعلوا بسقراط الزاهد، وأتى هذا المعوضع الذي ذكرناه لينظر إلى مدحره أورنفوس التي تأسوه وحدرها، وأن يضع في ذلك كتاباً، فادركه الموت هناك، فتوفي بها ودُفن بها وكان له حينلا ثمانٍ وستونَ سنةً، ولما مات فيلبس وملك الإسكندر بعده وشخص عن ماقدونية لمحاربة الأمم. وجاز بلاد آسيا صارً أرسطاطاليس إلى التبتُّل والتخلي عن الاتصال بأمور الملوكِ.

وأقبل على العناية بمصالح الناس وَرِفْدِ الضَّعفاءِ وتزويج اليتامى والأيامى، ورِفْدِ الملتمسين للعلم والتأديب من كان، وأي نوع من العِلْم والأدب طلبوا، والصدقاتِ على الفقراءِ وإقامةِ المصالح في المُّدن، وجـدُّد بنـاءَ مـدينـةِ إِصْطَاغَرًا.

وكان هو الذي وضع سُنن إصْطَاغَرًا عندهم، وكان جليل القَدْر عظيم الشان عندهم، وكانت له من الملوكِ كراماتُ عظيمةً ومنزلةٌ رفيعةً، ونقل أهل إصطَاغَرًا عظامه بعد ما بليت وجمعوها وصيَّروها في إناء من نحاس، ودفنوها في الموضع الذي يعرف بالأرسطاط اليسي مجمعاً لهم يجتمعون فيه للتشاور في جلائل الأمور وما يحزنهم، ويستريحون إلى قبره، ويسكنون في عظامه، في جلائل الأمور وما يحزنهم، والحكمةِ أتوا ذلك الموضع وجلسوا عليه ثم يناظرو العلم، ويصح لهم ما شجر بينهم.

وكانوا يرون أن مجيئهم إلى ذلك الموضع الذي فيه عظامه يذكي عقولَهم، ويُصحِّحُ فكرهُم، ويُلطَّف أذهانهم، وأيضاً تعظيماً لـه بعد مـوته وأسفاً على

<sup>(1) «</sup>كذا» في «أ»، والصواب: يناظرون.

فراقِه، وكمان كثيرَ التلاميذِ من الملوك وأبناءِ الملوكِ<sup>(۱)</sup> منهم بـاوْفرَسطِسْ وأوديمُوس والكسندروس الملك وأمونيوس وأسخيليوس وغيرهم من الأفاضل<sub>ِ.</sub> المشهورين بالعلم المُبَرَّزينَ في الحكمة المعروفينَ بشرفِ النسب.

وقام بعده مقامه في تعليم حكمته التي وضعها وصنفها وجلس على كُرسيه، وورث مرتبته ابن حاليه باوفرسطس، ومعه رجلان يُعينانه على ذلك ويؤازرانه يسمى أحدهما أوديموس والآخر اسحوارس، وصنفوا كتباً في المنطق والحكمة وخلف مالاً كثيراً وعبيداً وإماء كثيراً، وغير ذلك، وجعل وصية أنطسطرس وجماعة معه من أصحابه يعينونه وخرة باوفرسطس في المشاركة في الوصية والتدبير معهم أن شغل ذلك عليهم.

وصنّف كتباً كثيرة نحو مائة كتاب وذكروا أنّه صنّف غير هذه المائة كتباً أُخرَ منها ما وقعنا عليه، وهي الآن موجودة بأيدي النّاس نحو عشرين كتاباً، ثمانية هي الكتب الطبيعية، وكتاب الأخلاق، وكتاب السياسة المدنية، وكتاب كبيرٌ فيما بعد الطبيعيات ويُعرف بشاولوخًا، ومعناه: القولُ الإلهي، وكتاب الحيل الهندسية، ومنها رسائل وعهود ومنها ما انتهى الينا أسماؤها، ولم نقف عليها وهي عدد كبيرٌ، وعدد له أفلاطون على ما أظهره من الحكمة وصنّفه من الكتب معتذراً، أمّا أبناء الحكمة (٥ وورثتها فينغي أن يمنحوها، وأمّا أعداؤها والزاهدون فيها فلنْ يصلوا إليها لجهلهم بمنا فيها ورغبتهم عنها، ونفارهم منها لمسرها عليهم.

وقد حسنتُ هذه الحكمة مع إباحتي إيَّاها تحصيناً منيماً لشلا يسورَها السفهاء، ولا يصل إليها الجهلاء، ولا يتناولها الاشقياء، ونظمتها نظماً لا يعبا به الحكماء ولا ينتفع به الجحدة الكذبة؛ وكان ليَّنَ الجانب، كثيرَ التواضع، حسن اللقاء للصغير والكبير والقوي والضعيف.

<sup>(</sup>۱) ا: ح. ن. : وغيرهم.

<sup>(2)</sup> أ: ح. ن : فأجابه .

وأمّا قيامه بأمور اصدقاته فلا يوصف، ويمدلُّ على ذلك ما ذكره اصحبابُ السَّيرِ واتّفاقهم. وكان أرسطوطاليس أبيض اجلح قليلاً، حسن القامةِ، عظيم المعظام، صغير العينين، كثّ اللحيةِ، أشهل العينين، أقنى، صغير الفم، عريضَ الصدرِ، يُسرعُ في مشبته إذا خلا، ويبطىءُ إذا كان مع أصحابه، ناظراً في الكتبِ دائماً لا يهن، ويقفُ عند كل كلمةٍ، ويُطيلُ الإطراقَ عند السؤال، قليلَ الجواب، ينتقل في أوقاتِ النهار في الفيافي والأنهار، محبُّ لاستماع الألحانِ، والاجتماع بأهل الرياضات وأصحاب الجدل، منصفُ من نفسه إذا تُحصمَ، معترفٌ بمواضع الإصابةِ والخطا، معتملٌ في المملابس والمتارب والمناجع والحركات، بيده آلةُ النجوم والصناعات.

ونُقل عن ارسُطوطاليس عن جماعة من الفلاسفة أن مبادى، الأشياء هي العناصر الأربعة، ونُقل عن بعضهم أنَّ المبدأ الأوَّل هو ظلمة وهاوية، وفسروهما بفضل وخلى وعماية غير متناهية، وأثبت قومٌ من النصارى تلك الظلمة الخارجة (أ) وخالف أرسطو أستاذه أفلاطن في قوله: إنَّ من الناس من يكون طبعه مهيئاً لشيء لا يتعدَّاه، فإنَّه زعم أنَّ الطبع إذا كان سليماً صلّحَ لكلّ شيء، وكان أفلاطن يعتقد أنَّ النفوس الإنسانيَّة أنواعٌ منها، كلَّ نوع لشيء لا يتعدَّاه، وأنسانيَّة نوعٌ واحد، وإذا تهياً كلَّ لشيء للنوع.

وذكر أرسطو أنَّ كل ما كان بسيطاً، كان فعله بسيطاً، ففِعلُ اللهِ تعالى واحدٌ سيطً.

#### آداب ارسطاطاليس الحكيم

قال: ليس الأمرُ بالخير بأسعد من الصطيع له، ولا المعلم بأسعد منَ المعلّم له، ولا الناصع بأولى من المنصّوح .

<sup>(1)</sup> أ: ح. ن.: وسموها الظلمة.

وقال: ليس شيء أصلحَ للنَّاسِ من أولي الأصر إذا صلحوا ولا أفسد لهم ولانفسهم إذا فسدوا، فالوالي من الرعيَّة بمنزلةِ الرأس من الجسد والروح من البدن الذي لا حياةً له إلا به.

وقال: اخْذر الحرص فامًّا ما هـو مصلحك ومصلحٌ على يـديكَ فـالزهـد. وقال: إن الزهد باليقين، واليقينَ بالصبر، والصبر بالفكر، فإذا فكُرت بالـدنيا لم تجدها أهلًا لأن تكرمها بهوان الأخرةِ، لأنَّ الدنيا دار بلاءٍ ومنزلُ بليَّةٍ.

وقال: إذا أردَّتَ الغنى فاطلبه بالقناعةِ، فـإنَّهُ مَن لم يكن لـه قناعةٌ فليس المال مغنيه وإن كثر.

وقيال: لا تضُنَّ على الناس بما ترغبُ فيه، ولا تأتي(ا) إليهم ما تكره أن يؤتى إليكَ، وقاتل هواكَ وانصر رعيتُكَ واكفف شهوتك، واحلُل الحقدَ من فؤادِكَ، وطهَّره من الحسد واقبض إليكَ أملكَ فإن بسط الأمل مفساة للقلب، ومشغلةُ عن المعاد، وليكن ما تستمين به على إطفاء الغضب علمك بأنَّ الزلل لا يخلو منه أحدٌ وبه وقع صاحبك.

وقال: إحذر الشَّهواتِ وليكن ما تستعين به على كفَّها عنك علمك بانَّها مذهلةً لمقلك مُهجنةً لرايك، شائنةً لعرضك، شاغلةً لك عن جميع أمرِك، لأنَّها لمبُ، فإذا حضر اللَّببُ غاب الجسد ولا يقومنُ الدينُ، ولا تصلح الدنيا إلاّ بالجدِّ، فإنْ نازعتك نفسك إلى الشهواتِ واللَّهُوِ فَإِنَّها قد ترغب بك إلى شرَّ منزلِهِ.

وقال: لا يبطل لك عمرٌ في غير نفع، ولا تضيَّعْ لك مالاً في غير حتَّ، ولا تضيَّعْ لك مالاً في غير حتَّ، ولا تصرف لك قبوة في غير عناء، ولا تعدل لك رأياً في غير رشد، فعليك بالحفظ لما أتيت من ذلك؛ والجدُّ فيه وخاصة في العمر الذي كل شيء مستفاد سواه، وإن كمان لا بدُّ من اشتغال نفسك بلذَّة، فلتكن في محادثة

<sup>(1)</sup> وكذاه في وأو، والصواب: لا تأتٍ.

العلماء ودرس كتبِ الحكمةِ. وقىال: العدلُ ميزان اللهِ عزَّ وجـلَّ في أرضه يُؤخَذُ به الضعيفُ من القـوي والمحقَّ من المبطلِ، فمن أزال ميزانَ اللهِ عمًّا وضعه بين عبادهِ فقد جهل أعظم الجهالةِ واغترَّ باللهِ تعالى أشدًّ اغترارٍ.

وقال: ليس طلبي للعلم طمعاً في بلوغ أقاصيه ولا الاستيلاء عليه ولكن التماسأ لما لا يسم جهله، ولا يحسن بالعاقل خلافه.

وقال: مَنْ لم يكن حكيماً لم يزل سقيماً.

وقبال: السخاء ببذل ما تحتباجُ إليه عنيد الحاجبةِ، وأن يومسل ذليك إلى مستحقّهِ بقدر الطاقة، فمن جاوز هذا فقيد أفرطَ وخبرج عن حَدِّ السخباء إلى التبذير.

وقـال: الحكمـةُ رأس التـدبيـر وصـلاح النفس ومـرآةُ العقـل، وبهـا تُــذُلُّ المكروهاتِ وتُعزُّ المحبوباتِ، ما أحسن رأي من حقَّق في طلبها.

وقال: اطلب القنية التي لا تزول، والحياة التي لا تتغيَّر، والملك الذي لا يزول، والبقاة الذي لا يضمحلً.

وقال: أَصْلِحْ نفسك لنفسِكَ يكن الناس تبعاً لك؛ كن رؤوفاً رحيماً، ولا تكن رأوفاً رحيماً، ولا تكن رأفتك ورحمتك فساداً، لمن يستحقَّ العقوبة ويصلحه الأدبُ، خُدُ نفسك بإثباتِ السُّنَّةِ فإنَّ فيها كمال التَّقى. وقال: مَنْ أراد أن يسَظر إلى صورةٍ نفسه فليجعل الحكمة مرآةً.

وقال أرسطو: النفسُ ليست في البدنِ بل البدنُ في النفس لأنَّها أوســعُ منه وأبــط.

وقال عند مويه: ابنوا لي بيتاً مثمناً واكتبوا على كُلِّ ثمن منه كلمةً من هذه الكلمات: العالم بستانً سياجه الدولة، الدولة سلطانً تؤيده أللسريعة، الشريعة سياسة يسوسها الملك، الملك راع يعضُدُهُ الجيش، الجيش أعوانً يكفلهم المال، المال رزق تجمعه الرعية، الرَّعية عبيد يستعبدهم العدل،

المدلُ مالوفٌ به قِوامُ المالم، وهذا كلام عالي(١).

وكتب إلى الإسكندر: امَّا بعدُ، فإنَّ الدنيا دولٌ، فسا كان منهـا لك أتـاكَ على ضعفك، وما كان عليك لم تدفعه بقوَّتِكَ والسلامُ.

وقال: حرام<sup>(1)</sup> على الآيام أن يكون لها بعدي مثلي، إنّي عَـذَلْتُ طباعي، يعني بحكمتي، ودللت على كثير من الحكمة بقليل من الآلة، ووضعتُ العلم الجمَّ بقلَةِ شغل قلبِ المقتصدِ في الحفظ. ومات للإسكندر ابنَّ فدخل عليه أرسطو وقال: خوف ما لا مردٌ له خلقُ من لا عقل له.

وقال: صَّيِّرْ دُنياكَ وقايةً لآخرتِكَ، ولا تصيَّرْ آخرِتك وقيايةً لِـدُنياك، فسُـرُّ أهـلَ التقى المشهورين بـالزهـد، وقـدُّم مجلس من كـان مشهـوراً بـالـورع، واقض حواثج العامَّة بهم.

وقال: اطلبوا الدُّنيا لتصلحوا بها الأخرة، ولا تطلبوها لتصلح هي، فما أقلَّ اللبُّثَ فيهـا! وما أسـرع الانتقالَ عنهـا! فقد أصبحتُ فيهـا غير راغبٍ، ومنهـا على وجلٍ، وأنا أسأل الخالق أن يسلّمني من الدنيا وأن يسلَّم أهلها مني.

وقال: من جعل الأجل أمامة أصلح نفسه؛ لن يسود من يتبع العيوب الباطِنة من إخوانه؛ ومن تجبّر على الناس أحب الناس ذلّته؛ أي ملك نازع السوقة مُتِكَ سرُهُ (ا)؛ من أسرف في حُبّ الدنيا مات فقيراً؛ مَن قنع مات غنياً؛ من أسرف في الشراب فهو من السفل ؛ بذل الوجه إلى النّاس هو الموت الأصغى.

وقال: اختصار الكلام طيُّ المعاني.

وقال: مَن لم يقدر على فعل ِ فضيلةٍ فَلْتَكُنْ هَمُّتُهُ تركَ رذيلةٍ.

وقيل له: ما أخفُ ما حملَهُ الإنسان؟ قال: السكوتُ.

<sup>(1) -</sup> دكذاه في دأه، والصواب: عالي.

<sup>(2)</sup> أ: ح. ن. : حرام.

<sup>(3)</sup> أ: ح. ن.: من أفرط في اللَّوم أحبُّ الناس موته.

وقال: أيها الأشهادُ بالمقول، تفاضُل الناس لا بالأصول؛ وعيتُ عن أضلاطون الحكيم: الحكمةُ رأسُ العلوم والأدابِ وتلقيح الأفهام ونشاشج الأذهان، وبالفكر الثاقب يدرك الرأيُ العارب.

وقال: ووعيتُ عنه: وبالتّانّي تسهل المطالبُ، وبلين الكلمة تدركُ المحبّة، وتدومُ المودّة وببعة الاخلاق يطيبُ العيش، ويكملُ السرورُ، وبحسنِ الصمتِ جلالة الهيبة، وبإصابة المنطق يعظمُ القدر، ويرتقي الشرف، وبالإنصاف يجب التواصل، وبالتواضع تكثر المحبّة، وبالمغاف تزكو الاعمالُ، وبالإنصال يكن الشّود، وبالعدار يُقهر العدوّ، وبالحلم يكثرُ الانصارُ، وبالرّيقِ تُستخدّمُ القلوب، وبالإيثار يُستوجبُ اسم الجود، وبالإيثار يُستوجبُ اسم الجود، وبالإيثار يُستوجبُ اسم الجود، المفضلُ، وبحسن الاعتبار تُضرب الأمثال، لا أدري نصف العلم ؛ السرعة في المجواب تورث العشار؛ الرياضة تستحدُّ القريخة؛ مُقاساة الاحمق عذاب المروح؛ من عرف نفسه لم يوضع بين الناس؛ من زاد علمه على عقله كان المروح؛ من عرف نفسه لم يوضع بين الناس؛ من زاد علمه على عقله كان علمه وبالاً عليه؛ من وجذ برد اليقين أغناهُ عن المنازعةِ في السوّالي، ومن عدم ذلك كان مغموراً بالجهل.

وقال: إذا كانت الحكمةُ هي خيرَ الدنيا وشوابها هــو خيرَ الأخــرةِ فأحقُ مــا وجُهتَ إليه همُّنَكَ الحكمةُ.

وكمانت لأرسطو ضيعةً نفيسةً، فـدفعها إلى مَنْ يقــومُ بها، فقــال له بعض الناس: لِمَ تفعلُ ذلك ولِمُ لا تتعاهد ضيعتك؟

فقال: إنِّي لم أقترُ ضيعتي بتعاهدي للضياع، وإنَّما اقْتَنيتُها بتعاهُدي أدبّ نفسى، وبذلك أرجو أن أملك ضياعاً كثيرةً.

وقال للإسكندر: الجمالُ مَضَرَّةً لصاحبه ومنفعةً للناظر إليـه<sup>(1)</sup>، خير منتفع<sub>م</sub> بالحكمةِ قلبٌ مرتبطً بطلب المعيشةِ.

<sup>(1)</sup> أ: ح. ن. : وقال.

وقـال لبعض تلاميـذه: أي بُنيّ، لا تصاشِرْ من النـاس إلاَّ من عـرفَ قـدر نفسه، فإنَّ من عرف قدر نفسه فمعاشره في طيب العيش ِ. ومن لم يعرف قدر نفسه فلا خير في عشرته.

وقال له رجلً: بلغني انك اغتبتني (١٠)، فقال: ما بلغ من قدرك عندي أن أدعَ لك خُلّة من ثلاث، فقال: وما هُنّ؟

قال: إمَّا علمٌ أُعمِلُ فكري فيه، وإمَّا لذَّةُ أعلَّلُ بها نفسي، وإمَّا إقبالُ على عمل صالح. ورأى تافهاً يكثرُ الأكلّ، فقال: يا هذا ليس زيـادةُ القرَّةِ بكشرةِ الأكلّ، ولكنُّ وكثرةِ ما يقبلُ البدن.

وقــال له رجــل: ما البــلاغةُ؟ فقــال: إقْلالٌ في إيجــازٍ وصوابٌ في سـرعــةِ جوابٍ.

وقال: رضى الناس غايةً لا تدرك، فلا تكرّهٔ سخط من رضاهُ الجورِ؛ وأعاد على تلميذٍ له مسألةً، فقال: فهمت؟ فقال التلميذُ: نعم!، فقال: لا أرى أثر الفهم عليك، والدليل على الفهم السرورُ.

وقال: كنتُ أشربُ فلا أروى، فلما عرفتُ الله رُويتُ من غير شربٍ.

وقال أبرخس لأرسطاطاليس: يا إمام الحكمةِ، ما ينبغي لطالب الحكمةِ أن يتعلَّم أولاً: فقال: أما إذا كنانت النفس هي معدن الحكمةِ فأوَّلُ ما ينبغي لطالبها أن يطلب علم النفس بقوة نفسها، قال: فما قوة نفسها؟ قال: القرَّةُ السائلة لى منك عن نفسها.

قال: وكيف يسألُ الشيء عن نفسه غيره؟

قـال: كسؤال المبريض للطبيب عن دائـه وسؤال الأعمى من حـولــه عن لونه.

<sup>(1)</sup> أ: ح. ن. : ارتبتني.

قال: وكيف تعمى النفسُ عن نفسها وهي أم الحكمة؟ قال: إذا غابت الحكمة عن النفس عميتُ عن نفسها وغيرها كما يعمى البصرُ عن نفسه وعن غيره، إذا غاب عنه المصباح.

وقال: عجبت لمن قال فيه أحدُ خيـر وليس فيه خيـر كيف يفرحُ، وعجبت لمن قيـل فيه شـر وليس فيه كيف يغضبُ، وأعجب من ذلـك من أحبُّ نفسـه على اليقين وأبغض غيره على الشُّكِ.

وقال: دفع الشُّرُّ بالشُّرُّ حيلة ودفعه بالخير فضيلة.

وقال: استغناؤك عن الشيءِ أحسن من استغنائك به.

وقال: السعادة الإلهية ههنا محتاجةً إلى الخيراتِ الخارجة من الإنسان لأنَّه يعسر على الإنسان أن يفعل الأفعال الجميلةَ بلا مادةٍ، مثل جودةِ العيش وكثرةً الاخوان، ولهذا المعنى احتاجتِ الحكمةُ إلى المملكةِ في إظهارِ شرفها وفضلها.

وقال: مَنْ خدم العدل وَعَبَدَ الله عزُّ وجلُّ، وفصل فعله بالفضيلة، وكمانت حالهُ جيَّدةً من خدم العدل وَعَبَدًا فله تعالى جدًّا، ومن أحبُّ الله محبَّة إلهيَّةً وأحَبُّ العقل والفضائل الممجَّدة أكرمه الله تبارك وتعالى وتماهده وأحسن إليه.

وقال: اعلموا أنَّ اللشام اصبرُ اجساماً والكرامُ اصبرُ نفوساً وليس الصَّبرُ الممدوحُ أن يكون جلد الرجُلِ وقاحاً على الضرب أو تكون رجلُهُ قويةً على المشي أو يده قويةً على العمل، فإنَّ هذا من صفاتِ الدواب، ولكن يكون للنفس غلوباً وللأمورِ محتملاً، وفي الصبرِ جميلاً وللجزم مؤثراً والهوينا تاركاً، وبالمشقّةِ التي يرجو عاقبتها مستحقاً، وعلى مجاهدة الأمور والشهواتِ الهوائية مواظباً.

وقال: الجاهل كالغريق، فانصحْهُ بالبُّعْدِ منه ولا تقاربه، فيإن نجا ربحتَ،

وإن هلك لم يحزنكَ، ولم يجد بك إلى هلاكِهِ، واحذرْ أن يسمع كلامك.

وقال: قِلَّةُ العلم والتمييز علةُ الرَّداءَةِ، وكلُّ من له رداءةً فلا مصرفةَ لـه بما ينبغي أن يفصل وبما ينبغي أن يهسرب منه، وبمشل هذا الخيطأ كثير الـظلمـة والأشرار والمعاندون للحقِ.

وقبال أبو النصر الفارايي: ما فَرَّطَ ارسطاطاليس في وضع المنطق ولقد محض النصيحة وانفرد فيه بكمال الفضيلة وبان مِنْ جلالة قدره وجزالة رأيه فيه على ما ذلَّتْ له الرَّقَابُ وخضع له أولوا الألبابِ وأقرتِ الألسنُ له بالعجز على لطيفِ ما أتى ودفيق ما أدَّى وبديع ما ألَّفَ وغريبِ ما صنَّفَ حتى صار في الناس علماً وعليهم حكيماً.

وقال أبو سليمان السجري: لَوْ لَمْ يكن الأرسطو إلاّ قوله في وصف الإنسانِ وذكر حاله وما يدل عليه وعلى غايته وبدنه وكيف يصلُّعُ الإنسانَ وهو يسرُّهُ ما يضرُّهُ لكان كافياً.. وقال: نصحك من أسخطك بالحقَّ وغشَّكَ من أرضاكَ بالباطل، وكانت كتبه وحكمته تُسمَّى: علم إصابةِ الحقِ.

وقال لا ينبغي أن تأخذ نفسك بـالعلوم قبل أن تنفي عنهـا العيوبَ وتُعَـوَّدُها الفضائل، فإن لم تفعل هذا لم تتفِعَ بشيءٍ من العلم ِ.

وقال: الحمقُ الإغراقُ في المدح والدُّم .

## 14 ـ خبرُ انكسافورسَ الملَطي وآدابُهُ

وهو من الملطيّن المعروف صدهم بالحكمة والخير. قال: إنَّ الباري تعالى أزّليَّ، لا أوَّلَ له ولا آخر، هو مبدأ الأشياء، ولا بدء له ولا يشبههُ هوته، وهو مبدع، فقد كانت صورتُهُ في علمه الأوَّل، والصُّورُ عنده بالا نهاية، فالصوَّرُ أزليَّة، ولا يتكثّر ذاته بتكثّر المعلومات، ولا يتغيّر بتغيرها، أبَدَع بوحدانيته صورة العنصر، ثمَّ صورة العقل، قريب العنصر في العقل، ألوانُ الصور على قدرِ ما فيها من طبقاتِ الأنوارِ، وأصنافِ الآثارِ، وصارت تلك الطبقاتُ صوراً كثيرةً دفعةً واحدةً، كما تحدث الصورةُ في المرآةِ الصقيلةِ بلا زمانٍ ولا ترتيبِ بعض على بعض ، غير أنَّ الهيولى لا يحتملُ القبول، فقلَّتْ أنوارُ الصور في الهيولى.

وكان يقول: إنَّ نسبة هذا العالم إلى ذلك العالم نسبة النقل والقِشْرِ إلى اللب، والقشر بريء منه، وإنَّما ثبات هذا العالم بما فيه من قليل نور ذلك العالم وإلاً لم يُثبت طرفة عين، ويبقى ثباته إلى أن يصغي العقل جرمه الممتزج به، وتُصَغِّى النفسُ جُزهما المختلط، فإذا صغي الجزءانِ عنه ورث أجزاء هذا العالم وبقيتُ الانفسُ الدُّيسة في مبدأ الظلمة. رأي انكساغورس الملطي كرأي بالس وخالفة في العبدأ الأول، فإنَّ مبدأ الموجوداتِ عنده متشابهة الأجزاء وهي أجزاء لطيفة لا يدركها الحسُّ ولا ينالها العقل، منها يتكون العالم العلويُّ والسُّفلِيُّ إذِ المركباتُ مسوقة بالبسائطِ والمختلفاتُ يتكون العالم العركبات تركبُ من العناصر المتشابهة، والحيوانُ والنبات يعتذي من الاجزاء المتشابهة وغيرها، فتصير متشابهة في المعدة وتجري في يغذي من الجزاء المتشابهة وغيرها، فتصير متشابهة في المعدة وتجري في البدن، وتصيرُ اجزاء المتشابهة ، ووافق الحكماء في أنَّ المبدأ الأولَ العقلُ المعال، وخالفهم في أنَّ الباري تعالى ساكنُ غير متحرَّكِ.

وقال: إنَّ أصلَ الأشياءِ جسمُ واحدُ هو موضعُ الكلِّ لا نهاية له، ولم يُبينَ أنَّه من العناصرِ أو من غيرها، قال ومنه يخرج جميع الأجسام و الأنواع وأصناف القوى، وهو أوَّلَ من قال بالكُمُونِ والظَّهورِ، وكان بعد انقسمانس الملطي وقد ملاً أرسطو كتبه من أقواله وآرائه ومذاهبه والرَّد عليه فيما لم يوافقهُ. وكان يأخذُ نفسه بالتقشُّف، ويسومها الشدائد من مقاساةِ البرد والجليد والثلجُ عرباناً حافياً على كبرِه وضعفه، فقيل له في ذلك، فقال: لأنَّ نفسي سربعةُ المرح، فأحشى أن تشرد، وأخافُ أن تجمعُ بي فتورطني في أهوائها المذمومة فما لي لا أجعلها تحتي دون أن أكون تحتها، ولِمَ لا أحملها على الشدائد دون أن تحملني على الفواحش. وكان في مدينته هَرْجُ واختلاطُ الشدائد دون أن تحملني على الفواحش. وكان في مدينته هَرْجُ واختلاطُ

ببعض الحوادث، والفيلسوفُ سباكن مارٌ، فقيـل له: ألا تتحـرُكُ لهذا الامـرِ؟ فقال: لو رأيتُم مثل هذا في النوم ِ أكنتمْ تتحرُّكُونَ له في اليقـظةِ، فكذلـك لا يُقْلِفني هذا الامرُ لانَّ أمور هذا العالم كلها كالحلم، وصحةُ الرأي ِ كاليقظةِ.

وقـال: اللسانُ قـد يحلف كاذبـاً والعقلُ لا يحلف إلاّ صـادقـاً فـاجهـد أنْ ينطابقا جميعاً.

ويُقال: إن امرأتَهُ خاصمته ومكنَّتْ زماناً تُسمعه المكاره وهو ساكتُ محتملٌ، فاغتاظتْ منه غيظاً شديداً، وكانت تغسلُ ثياباً، فقامت وصبَّتْ على راسه غُسالة الثياب، وكان في يله كتابٌ يطالعُ فيه، فوضع الكتابُ من يده، ثم رفع راسَهُ إليها وقال لها: الْرَعَدْتِي وأبرقتي ثم امطرتي(١)، ولم يزد على ذلك.

ومرَّ على رجل عريض عبيل فشتمه وافحش، فأعرض عنه، فقيل له: لِمَ لا تمتغصْ من كلَّامه؟ فقاًل: لأني لا أتوقَّعُ أن أسمع من الغراب هديل الحمام، ولا من الكُركيّ تغريد القُمريّ.

وكان إذا مدحه الأشرارُ يفزعُ، وقال: لعلي فعلتُ شراً.

# 15 ـ ثاوفرسطُسْ تلميذ الحكيم أرسطاطاليس<sup>(1)</sup>

وخليفته على كرسيِّ الحكمة بعد وفياته، وأعيانه على ذلك أوديسوس وانحولوس، وكمانا أيضاً من تلامذة أرسطو الكبار، وله التصانيف الكثيرةُ والشروح لكتُبِ أرسطاطاليس، وممًّا يبدلُّ على فضله وقوَّتِه قوله: الإلهيةُ لا تتحركُ، وهي مع قلَّةٍ لفظها غزيرةُ المعنى كثيرةُ الفايدةِ.

<sup>(1)</sup> وكذاه في وأه، والصواب: أرعدتٍ وأبرقتٍ ثمُّ أمطرتٍ.

 <sup>(2)</sup> التوفرسطس، الفهرست، ص: 308 م 309، والبيهتي ص: ، والقصلي، ص: 109، أصيحة 106.

وقال: الأديب مَنْ روى محاسن الناس وستر المساوىة. وقال: العقلاة من خباق الأموال ينالون من جمعها بالصولة فإنَّ المعظة تُنَالُ من الدَّم بغير أذى ولا سماع صوت ما لا تناله البعوضة بحراشفها ومَوْل صوتها.

وقـال وقد رأى شـاباً طـويلَ الصمتِ: إن كـان سكوتـكَ لقلَةِ أدبِكَ ضأنت أدبِّ، وإن كُنْتَ أدبِباً فقد أسأتَ الأدب إذا سكتُ.

وقـال أيضاً: النفسُ تقـدرُ على الـطيـرانِ والحلولِ على جميـع مـا تُـريـدُ بالأجنحةِ الحقيقيةِ التي لها، وهي تنظر إلى ما تريدُ.

وقال: متى طرحت النفسُ الثقلَ عنها مِنَ الفكرِ في هذا العالم الذي يعوقها عن حركاتها إلى الشيء الفاضل باشرتِ الحكمة باليسرِ كلفة وأهون سمّي وصارتُ كالسَّراج الذي هو مضيءٌ في نفسه ومضيءٌ لغيره، والجاهلُ إذا لزمها صار عالماً والفقيرُ إذا اتبعها صار خنيًا.

وقـال: المـال غنى البـدنِ والحكمـةُ غِنى النفسِ وطلبُ غِنى النفس أَوْلَى لانها(١) غِنِيَتْ بقيت، وغِنَى النفسِ ممدودٌ، وغنيَ البدَنِ محدودٌ.

ولمًا حضرتُهُ الوفاةُ أقبَل على لوم الطبيعةِ بما معناهُ أنَّ بنيانَ البدنِ لا أصلَ له بل بنيانُ النفس والاعتناءُ بها.

### 16 ـ أواديمُوس

كان من تلامذة أرَسْطو والمدرَّسين لعلمه وحكمتِهِ والمصَنَّفين للكتبِ على قُوَّة كلامهِ ونمط تاليفهِ، وقال: لا تبرَّ إلى الجاهل شيئاً فهإنَّه لا يـطيقُ كتمانَـه ولا يُطيقُ كتمان السَّرُّ إلاَّ الحكيمُ.

وقال: كما أنَّ السهم إذا أصابُ حجراً نبا عنه، كذلك الكلمة السوءُ إذا

<sup>(1)</sup> أنح ذر: إذا.

رُمي بها الرجل الصالح لم ينجع فيه ورجع العيبُ إلى الرَّامي.

وقال: كما أنَّ الموت رديء لمن كانت الحياةُ له جيدةً كذلك هو جيَّدٌ لمن كانت الحياةُ لـه رديثةً، فليس المموتُ رديثاً مطلقاً بـل جيَّدٌ في الإضافة إلى شيءٍ يكون جيَّداً ورديثاً.

وسئل عن قدر انتفاع الإنسان بالحكمة فقال: إذا حوى الإنسان الحكمة واشتمل عليها كان مثلة مثل الواصل في البحر إلى مقصده، فهو ينظر إلى غيره مكروباً بالأمواج المحدقة به والرياح المخترقة عليه وهو مطمئنً وادعً حزنه.

وقيل له: ما المحال؟ قال: مالا صورة له في النفس.

# 17 ـ أَسْخيلُوس

كان من أصحاب أرسطو وكبار تبلامذته وجباريباً مجبرى ثباوفرسطس وأوديموس فيما ذكرنا من شأنهما، وكان الإسكندر يعظمه ويرفعُهُ على نظرائه.

وقيل له: همل لا اتخذت زوجةً؟ فقال: أنا في السعي في إصلاح نفسي والحيلةُ في مصالح جسدي في مُؤنٍ وجهل وهموم وعموم لا قوام لي بها، فكيف أضمُّ إليها مثلها.

وقيل له: نراك تُدمنُ القراءةَ والكتابة، فقال: لأعلم أنّي جاهلٌ محتاجً إلى العلم. وقال في الإسكندر: كان جامعاً للشدّةِ والحكمةِ، وكان سلاحُهُ في محاربةِ أعدائه الحكمة.

وسفَّهَ عليه بعضُ السفهاءِ، فلم يلتفتْ وقال: إنْ كان كاذباً فأولى أن لا أغضب لأنَّ الأمر ليس على ما قال وإنْ كان صادقاً فما يغضبني<sup>(۱)</sup>.

<sup>(1) -</sup> أ: ح. ن. : ينبغي أن.

وحبسة الإسكندر، فلما دخل السجن دخل السجَّانُ يُفتش، ما معه من المال؟ فقال: ما أجهلك ما جثت هنا للتجارة، ولا للَّهو، فما بلغ من جهلي أن احمل معى المال إلى هنا لتأخذَهُ.

فقىال له: اجلسٌ، لا خلَّصكَ الله تعالى: فبلغَ الخبرُ الإسكندر فضحكَ وخلَّى سبيلَهُ. وقىال: صحَّةُ الأرواحِ في الحكماءِ الصالحين فــامُــا صحـــة الاجسادِ فلا أيالي بها.

### 18 ـ ديمقراطِيس<sup>(۱)</sup>

كان هو وأبقراط الطبيب في زمن واحد أيام بَهْمَنْ بِنْ إسفَنْديارِ بن ساسب؛ وله مقالاتُ وآراءُ قد ذكرها الحكماءُ عنه في الكتب، وهو من قسدماء الفلاسفة، وقيل له: لا تنظر، فغمضَ عينيه؛ وقيل له: لا تسمَعْ، فشد أُذنيه؛ وقيل له: لا تتكلّم، فوضع يده على شفتيه.

وقيل له: لا تعلم، فقال: لا أقدرُ على ذلك. وكان أرسطو يؤثر قــوله على قول أستاذه أفلاطُنُ ولم ينصف في ذلك.

وقال: إنَّ الجمال الظاهر يشبَهُ به المصوَّرون بالأصباغ ِ، والجمال البـاطن لا يشبُهُ به إلاَّ من هو له بالحقيقةِ وهو مخترعُه ومُنشئهُ .

وقسال: ينبغي أن تماخُسذ في العلوم بعبد أن تنفيَ عن نفسيك العيسوب، وأجودها الفضائل، وإلاّ لم تنتفع بشيءٍ من العلوم.

وقال: مَنْ أعطى أخاهُ المال فقــد أعطاهُ خــزانته ومن أعــطاه علمه ونصحــه فقد وهب له نفـــه.

وقال: لا ينبغي أنَّ بُعد النفع الذي فيه الضَّررُ العظيم نفعٌ ولا الضررُ الذي فيه النفمُ العظيمُ ضررُ ولا الحياة التي تحمدُ حياةً.

<sup>(1)</sup> ابن جلجل، ص: 33<sub>1</sub> والقفطي، ص: 181.

وقال: قتل مَنْ قنع بالاسم كمن قنع من الطعام بالرائحة.

وقال: يجب أن يُطَهِّرُ القلب عن المكر والخديمةِ كما يطهُّرُ البقل من أنواع الخبث.

وقال: مَنْ وطىء عقبَيك باليوم وطئك غداً.

وقال له نقَّاشٌ غير حاذقٍ: جَصَّصْ بيتَكَ باثينية لأُصَوِّرهُ، فقال له: بل أُنَقَّيهِ أُولًا لاجصِّصهُ بعد ذلك.

# 19 ـ قابس السُفْراطي

كان من الحكماء المتقدِّمينَ، وهو من أصحابِ أفلاطُنَ، ولم نجد له غير لغزٍ موضوع في أمر هذا العالم وما يجري فيه من البحتِ والحتُّ على تركِ الدنيا والتَّهاوُنِ بها وما يجب على الإنسانِ من إسقاطِ الفكر في (أ) الشهواتِ وطلبِ السعادةِ التَّامَةِ والنَّجاةِ من الشرورِ التي في عالم الحسُّ.

#### 20 \_ أبرقلس(2)

هو الذي ألْفَ في قدم العالم كتاباً أورد فيه الأدلَّةِ على قدمِه، وخالف القدماء في ذلك، ووافقة أرسطو على ذلك، وتبعهما كلُّ من جاء بعدهما، وهو مخالف للظاهر من أقوال الحكماء وبعض المتعصبين. أبرقلس مَهَّدَ عُدره، وقال: إنَّه كان يُناطقُ الناس بنطق، روحانيٌ بسيط وآخر جسمانيٌ مُركُب، فكان القومُ الذين يناطقونَهُ جسمانيين، وإنَّما دعا إلى ما ذكرهُ من الأدلَّةِ على القدم . مُقَاوَمَتُهُم، فخرج بذلك من طريق الحكمة والفلسفة إذَّ من الواجبِ على الحكيم أن يُظهِر العلمَ على طرق كثيرة متصرف فيها كل

<sup>(1)</sup> أ: ح. ن.: طلب.

<sup>(2)</sup> القفطي، ص: 89.

ناظرٍ بحسب نظرهِ ويستفيدُ منها بحسبٍ فكرهِ واستمداده فلا يجدُ على قولـه متباعاً ولا طعناً.

فإنَّ أبرقلِسْ لمَّا كان يقول بدهرِ هذا العالم وإنَّهُ باقِ لا يدثر، وضع كتباً (أ) في هذا المعنى، فطالعه من لم يعرفُ طريقتُه، ففهموا منه جسمانيَّة قوله دون روحانيَّتِه فنقصوه على مذهب الدهريَّة، وفي هذا الكتاب يقولُ: لما اتصلتِ العوالمُ بعضها ببعض وحديث القوى الواصلةِ فيها، وحديثُ المركِّباتِ من العناصر حديث قُشُور، واستنبطتُ لبوبٌ كالقشورِ دائرةً، واللبوبُ قنائمةً دائمةً لا يجوزُ الفسادُ عليها لأنّها بسبطةً وجيَّدةُ القوى.

فانقسم العالم إلى عالمين: عالم الصفوة واللب وعالم الكدورة والقشر، فاتصل بعضه ببعض، وكان آخر هذا العالم من بدء ذلك العالم، فمن وجه ليس بينهما فرق، فلم يدثر هذا العالم لاتصاله بما يدثر، ومن وجه تدثر المعشور وتزول الكدورة، وكيف لا تدثر القشور؟ ومما لم تزل القشور باقية كانت اللبوب خافية، ولأن هذا العالم مركب والعالي بسيط، وكل مركب يحل إلى البسيط الذي تركب منه، وكل بسيط دائم.

والـذي نُقل عن أبـرقلسْ هو المنقـول عن مثلِهِ والذي أضاف إليـه الفـول الأوَّل، إما أنّه لم يقف على مرامه للملَّةِ المـذكورةِ أو لأنّه كان محسـوداً عند أهل زمانه، لأنّه بسيطُ الفكر، واسعُ النُظرِ صائر القوى، وكان أولئك أصحـاب أوهام وخيالاتٍ.

فإنَّه يقول في موضع من كتابه: أنَّ الأوائلَ منها تكوُّنَتِ العوالمُ وهي باقيةً لا تدثُرُ، وهي لازمةُ الدُّهْرِ، ماسكةُ له، إلاَّ أنها من أوَّلِ واحدٍ لا يوصَفُ بصفةٍ، ولا يدرك بنعْتٍ لانَّ صورَ الأشياءِ كلِّها منه وهو الجوهر الممدُّ للطباعِ الحياة والبقاء، فإذا اضمحلُ قشور هذا العالم وذهب دنسُهُ وصار بسيطاً

<sup>(1)</sup> وكذاه في وأه، والصواب: كتاباً (كما يستتج من سياق الكلام).

روحانياً بقي بما فيه من الجواهرِ الصافيةِ النُّورانيَّةِ الرُّوحانيَّةِ كالعـوالم<sub>ِ </sub>العلويةِ التي لا نهاية لها وكان واحداً منها.

#### 21 ـ أرْسَطيسُ

كان رجلًا مصروفاً في بلده بالحكمةِ والفلسفةِ وهو في حُسْنِ حال، و وخفض من العيش، وكشرةٍ في المال، فعشر به الدُّهْرُ وغدرت به الأَيَّام فتعشُّرتُ حالَّهُ، وتشتَّتُ أسبابُهُ، فعزَمَ على التغرُّبِ إلى حيث لا يُصرف، فركِبَ البحر، فانكسَرَ المسركَبُ ورُمِيَ إلى الساحل، فصوَّر شكلًا هندسياً على الأرض.

وقيل: بل رأى شكلاً هندسياً مُصَوِّراً في بناء هناك فقويت نفسه بذلك لكونه قد وقع إلى قوم حكماء لا إلى اغنام لا عقول لهم، فدخل المدينة وخالط أهلها فعادت حالة إلى أُحْسَنِ ممًا كانت عليه لأنهم عرفوا ما عنده من الفضل فاكرمُوهُ واجلُوهُ واختلفوا إليه، فعادت أسبابه، ثم أنّه رأى قوماً يركبون البحر إلى مدينته، فسألوه أن يكتب شيئاً إلى أهله، فقال: هذا، ليكن ما تكسبونَهُ وتقتنونَهُ شيئاً ما إذا كُبرَ بكُمُ المركبُ وغرقتم، شيخٌ معكم.

#### 22 \_ فِواطرخس (1)

عمل ثوراً من طين وقرَّبهُ في اليوم الذي كان أهلُ بلده يقرَّبون لأِصنــامهِمْ فعاتبوهُ فاجابَ بأنَّ ذبحَ الحَيِّ العتنفِسِ لأجلِ ما ليسَ بحي قبيعٌ.

## 23 ـ سَفيداسُ (2)

جعـل على نفسِهِ أنْ لا يتكلُّمَ، فـأتُّصَلَ خبـرُهُ بمـادربـانُـوس الملكِ فـأمـر

<sup>(1)</sup> الفهرست، ص: 1314 فلوطرخس؛ أصيبعة، ص: 1425 أفلوطرخس.

<sup>(2)</sup> ألفهرست، ص: ١419 سقدس.

بإحضاره، وجهد به الجهد أن يُكَلِّمَهُ فلم يفعل، فأمَرَ بقتلِه، وتقدَّمَ إلى السَّبَافِ في السَّرُ إِنْ تَكلَّم إذا هززتَ عليه السَّيف (أ) فساقتلُهُ وإن ثبتَ على صمته فرُدَّهُ إليَّ ، فمضى به وهزَّ عليه السَّيْفَ فلم ينطُقُ بحرفٍ فردُّهُ إلى الملكِ، فأكْرمَهُ وعظْمَهُ وسألهُ عن مسائل، فأجابَهُ عنها في كتابٍ ودامَ على صميم.

### 24 ـ ثامُسْطيُوسَ

معناهُ: المؤمنُ بِاللهِ، مُفَسَّرُ كتبِ الحكيم ارْسُطَاطَاليس باحْسَنِ ما يكون وبابلغ ما يمكن مع الإستقصاء النام ؛ كان وزيراً وكاتباً لضايس الملك على ما ذكرناهُ فيما مضى، وإنَّما اعتمد الحكماءُ على شرحه لكتبِ أرسطو لأنَّهُ أهدى القوم إلى إشاراته ورموزه على رأي أرسطو، إلاّ أنّه اختار رأي من زعم أن المبادى، ثلاثةُ: الهيولى والعسورةُ والعدمُ، والفرقُ بين العدم الخاص كعدم صورةِ السُفينةِ عن الحديد، والعدمُ المسطلَقُ ظاهر، وزعم أنَّ الأفلاكِ خمل من الأفلاكِ ففيها نارية كما أنَّ الغالبَ على المرجُباتِ السُفليةِ هو الأرضيةُ؛ والكواكب نيراتُ مشتملةً حصلتُ بتراكيبها على وجه لا يتطرقُ إليها الانحلالُ لأنها لا تقبلُ التكونُ والفساد والتغيَّرُ والإستحالةَ، وإلاَّ فالطباعُ واحدةً والفرقُ يرجعُ إلى ما ذكرناهُ. ونَهَلَ عن أرسطو وتلامذته أنْ في جميع العالم طبيعةً واحدةً عامَّةً، وكلُ نوع من النَباتِ والحيوان له طبيعةً خاصَّةً تُذبرهُ تدبيراً طبيعاً.

# 25 - الإسكندر الأفروديسي (1)

من مدينة أفرودِمَانسـاس المفسَّرُ لجميع كتبِ أرسطاطـاليس على غـايـةِ الإمكـانِ، والإسكندر كـان في زمن جـالينـوس، وكـان بينَـهُ وبينَ جـالينـوس

<sup>(1)</sup> أ: ح. ن. : وروعة.

<sup>(2)</sup> الفهرست، ص: 1313 القفطي، ص: 154 أصيبعة، ص: 106.

مناظراتٌ، وكان كثيراً يبعث به ويسميه رأسَ البغل ِ لعظم ِ دماغه، وثامسطوس والإسكندرُ من تلامذة كتب الحكيم أرسطو.

وقبال الإسكندر: إذا أردَّتَ أن تعرف ما عند صاحبكَ فحدُّته في أثناء الحديث بالمحال، فإن أنكرهُ فهو عاقل، وإلا فهو أحمق، وجميعُ المشائين يُمَظَّمونَهُ، وأبو علي بن سينا يُفَخَّمهُ ويُنْنِي عليه وكذلك تامسطوس يمدحه الشيخُ ويبالغ في شكره، ويقول أيضاً في حقهما في بعض كلامه: وقد صَنَّفنا كتاباً سمَّيناه بالإنصافِ قسمنا العلماء فيه قسمين مشرقيِّين ومغربيَّين، وجعلتُ المشرقيِّين يعارضونَ المغربيِّينَ حتى إذا أحَقَّ الكداد تقدِّمتُ بالإنصافِ، فقد كان يشتمل هذا الكتاب على قريب من ثمانيةٍ وعشرين ألفِ مسألةٍ.

ثم يفولُ بعد كلام قريب، وقد كان يشتملُ على ضعف تلخيص البغدادية، وتقصيرهم وجهلهم، والآن فلا يمكنني بعد ذهابه أن أعيده ولكن اشتغلُ بمثل الإسكندر والمسطيوس ويحيى النّحوى وامثالهم.

ثم نقولُ بعده: وأمَّا أبو نصر الفارابي فيجبُ أن نُعظُم فيه الاعتقاد، ولا نجري مع القدم في ميدان فيكادُ يكون أفضَلَ من سلف من السَّلَف. والإسكندر من كبار العلماء رأياً وعلماً، ومقالته ارْصَنْ، وكلامهُ امتنُ، وافقَ أرسطو في جميع آرائه وزاد عليه في الإحتجاج على أنْ الباري تعالى عالم بالأشياء كلها: كلياتها وجزئياتها على نسقٍ واحدٍ بما كان ويكونُ، ولا يتغيرُ علمهُ بتغيرُ المعلوم ولا يتكثرُ بكثرة.

وقال: كل كـوكَبٍ ذُو نفس وطبع وحـركةٍ من جهـة نفسه وطبعـه ولا يقبل التحريكَ من غيره أصلًا بل يتحرُّكُ بطبعه واختياره، ولا تختلف حركـاتُهُ لانُهــا دوريَّةً.

وقال: لما كان الفلكُ محيطاً بما دونَهُ، والـزمانُ جـارياً عليه، لأنّ الزُمـانَ عـاد للحركـاتِ، ولما لم يَحُطُ بـالفلكِ شيءَ آخرُ، ولم يكن الـزمـانُ جـاريـاً عليه، لم يجُزْ فسادُ الفلكِ، ولا تكوُنُهُ فيكون قديماً أزلياً. وقال: إنَّ النفس لا تفعلُ إلا بمشاركةِ البدنِ حتى التصوَّرُ بالعقلِ فَإِنَّهُ مَسْرَكُ ببنهما وأشار بهذا إلى أنَّ النفس لا تبقى بعد مفارقتها لها قوة أصلاً حتى القُرَّةُ العقليَّةُ، وخالف في هذا أستاذَهُ أرسطو، فإنَّه قال: الذي يبقى مع النفس من جميع ما لها من القوى هي القوةُ العقليةُ فقط، ولذَّاتُها في ذلك العالم مقصورةُ على اللذاتِ العقليةِ فقط، إذ لا قُرَّةَ لها دون ذلك فتحسُ وتلذُ بها، والمتأخرونَ يثبتون بقاءها على هيئاتٍ ملكيةٍ هنالك.

# 26 ـ الشيخُ اليونانيُ

المشهور صاحب الجكم الكثيرة والمواعظِ النفيسة، كان معاصراً لديوجانس الكلبي، وهو تلميذهُ أيضاً ومِمَّنْ أخذ الحكمة عنه.

قال الشيخُ اليوناني: النفس جوهرُ شريفٌ كريمٌ يشبه دائرةً قد دارت على مركزها غير أنه لا يعدلها، ومركزها هو العقلُ، والعقلُ دائرةً استدارت على مركزه، وهو الخير الأوُّل، لكن دائرةُ النفسِ متحركةً ودائرةُ العقل ساكنةً شبيهةً بمركزها، وهو العقل، ودائرةُ العقل مركزها، وهو العقل، ودائرةُ العقل تتحركُ بالاشتياقِ إلى مركزها، ودائرةُ النفسِ في حركتها مبلً لأنها تشتاقً إلى العقل والحيز الأوَّل.

فأمًّا دائرةً هذا العالم فإنَّها تدور حول النفس وإليها تشتاقً، والحركةُ الدائمةُ شوقاً إلى النفس كشوقِ النفس إلى العقل والعقل إلى الباري تعالى، ودائرةُ هذا العالم جرمٌ يشتاق إلى ما يخرج عنه ليصير إليه ويعانقه، فكذلك يتحرُّكُ الجرمُ الاقصى الشريفُ حركةً مستديرةً لأنّه يطلب النفس من جميع النواحي لبنالها فيستريح إليها ويسكن عندها.

وقـال: ليس للباري تعـالى صورةً ولا حليـةً مثل صــورةِ الأشياء العــاليةِ أو الصـورِ التي في العالم السُّفلي، ولا قوَّة مثل قواها، وهو فوق كلِّ صـورةٍ وخليةٍ وقُوَّةٍ، وكذلـك العقل والنفس اللذان همــا شعاعــا ذاتهِ فتتَّجــدُ الأشياءُ التي لا صورة ولا حلية ولا شكل لها اتَّحاداً عقلياً معنوياً.

وقال الشيخُ اليوناني: الغائب المطلوب في طيُّ الشاهد الحاضر.

وقال أبو سليمان السَّجري: معناه أنَّ كل مَا هُو عندنا بالحس بيَّناً فهو لنا بالعقل أنَّه كما يريك بالمقل هناك، إلَّا أنَّ الذي لنا ظلَّ ذلك، ولانَّ من شأْنِ الظل أنَّه كما يريك السيء الذي هو ظلَّهُ مرَّةً فاضلاً على ما هو عليه ومرَّةً فاضلاً عمَّا هو به ومرَّةً على قدره عرض الخيال والتُوهم، وصار أمراً خيَّزاً للنفس فينبغي أن يكون عناساً يطلب البقاة الأبديُ ؛ والوجودُ السَّرمديُ أتمَّ واظهر، فبالحقَّ ما كان الغائب في ثني الشاهد، ويتصفح هذا الشاهد يصُحُّ ذلك الغائبُ.

وقال: المبدع الحقّ ليس شيشاً من الأشياء، وهو جميع الأشياء؛ لأنّ الأشياء منه، وقد صدق الأوائل الأفاضل في قولهم: مالك الأشياء هو الأشياء كلها إذْ هو علّة كونها، فإنّه فقط، وعلّة شوقها إليه، وهو خلاف الأشياء كلها، واذا كان المقلّ واحداً من الأشياء فليس منه عقل ولا صورة ولا حلية، أبدغ الأشياء، فإنّه يملمها ويحفظها ويُدبّرها لا يصفة من الصّفات، وإنّما وصفناه بالفضائل لأنه علّتها، وأنّه الذي جعلها في الصورة فهو مبدعها، وإنّما تفاضلت الجواهر المعلية لإختلاف قبولها من النّور الأول فصارت كذلك ذات مراتب شيء فاختلفت الأشياء بالمراتب والفصول لا بالأماكن كالحواس، والبارىء تعالى غير متناة لا كأنّه جُنّة بسيطة وإنّما عظم جوهرة بالفرّة والفدرة والمباريء، فلا صُورة له ولا شكل.

#### 27 ـ زرادشت

قال الفاضل: إنّي كنت رجلاً من أهل أفربيحان حيثُ الشمس زائلةً عن المناكب والبخارات متكانفةً والثلجُ متهافِتٌ، غير أنَّ أبي كان يأتي أرض الممترخينَ بحوًان فلمًا ولدتُ ونشأتُ حملني معه إلى حرَّان، فصحبتُ بها أولوسَ الحكيمَ المتخلِّي من الدنيا، فورثته الحكمة وتلقع منه مزاجي كيف تدبرُ أجسامُ الفلك أجسامَ مركز الفلكِ الذي نحن عليه يعني الارض، فلمًا

بلغتُ دور زحل الاوسطِ دخلَ النُّورُ خلدي، وذلك أنَّ طالعي كان الـدُّلُو ورُحَلَ، وإليه اقتدرتُ نفسي على مُناجاةِ النُّورِ الخالص، فإنَّ الجسمَ منحصرَ للناظرينَ، والنفسُ منسطة إلى حيث لا يبلغهُ عددُ العادِّينَ، ولم أنلُ ما نِلْتُ بحيلةٍ ولكن اجتمع لي زُحَلُ والقمرُ ببيتِ الدُّلُو فاتصل المشتري برُحَل من بيتِ عطاردَ ولأنَّ عطاردَ والشمس وقعا مني بموضع نالني من الناس الأذَى، وأحرقتُ مواضع من بدني بالنَّارِ عند رجوعي إلى أذربيحان لطلبهم مني المال وكتب الحكمةِ.

ف إني أتيتُ أه لَ أذربيحانَ، وكُنتُ فيهم معسروفَ البيت والسوالسدين، فحسدتني الأشرافُ على العلم والمنزلةِ، وأغرتِ الملوك بقتلي وقالـوا عنده علم النُّبُّوةِ فنهيتها فلم ينتهِ.

فعند ذلك دخلتُ الجبلَ المظلم المغنَّم بالثلج ذا الغيطةِ السظلمةِ المعلمةِ والكهف المديدِ فأرسلتُ إليهم أنَّ النور بعث في خلدي، وأنكم ستعذبونَ بالثلج فلقد أتّقهُم الثلوجُ حتى ما تتراجع الانفسُ إلى الصُدورِ، فعند ذلك انجذَبْتُ إلى المشرقِ، فأتبتُ رُستمَ سيدَ أحرار داورَانْ شهر، فمرضتُ عليه الدينَ فقال: إنَّ اعظم ملوك المشرقِ وأحكمها نستاسف، وهو ممَّنْ لا يضلُ رأية ولا يخطئ تدبيره، فإنَّه إن أجابك أجبناك.

قال: ثم سألني رستم عن أُمْرِ ابنه ولم يكن أهـلُ المشرق يعرفون قبلي شيئاً من علم الفلكِ وما فيه، فأخذُتُ مقياساً كان معي من حرَّانَ ورثَّتُهُ عن الرأس الحكيم، فقال: ماهذا؟ فقلت: بِه تنجذِبُ النفسُ إلى النور الأعلى. فوجدتُ الطالِعَ واهياً وصاحبَهُ واهياً والشمسَ واهيةً، فقلت له: يُسَمَّى(١) بعد موتكَ ثم يقتل وزرادشت بِنْ زورشت الذي ظهر في زمانٍ نستاسِفُ الملك.

وكان أبوهُ من أفربيجان، وأمُّهُ دعدد من الرِّيِّ. وزعم الـزّرادشتيةُ أنَّ لهم أنبياءَ وملوكاً أوَّلُهُم كبومرث، وهو أوّلُ من ملك الأرض وكان مقامَهُ بـاصطخـر

<sup>(1)</sup> أ: ح. ذ. : يسيى.

وبعده أو شهيع بن نوازك، ونزل أرض الهند، وكان له دعوة، ثم بعده طَمْهورَثْ، وظهرتِ الصَّابِعَةُ في أَوَّل سنةِ من ملكِه، وبعده أخوه جَمُّ الملكِ، وبعده أنبياءٌ وملوكُ كمنوجهر، ونزل بابل، فظهر موسى في زمانه حتى انتهى الملكُ إلى نستَاسف، فدعاهُ زرادُشْت، فأطاعَهُ بعد أن حَبَسَهُ، وأخرجَهُ من الحبس لما أخرج قوائم فرس نستاسفُ من بطنِه، وكان دينهُ عبادةً الله عزُ وجلٌ والكُفر بالشيطانِ والأمرِ بالمعروفِ والنَّهْيَ عن المنكر واجتناب الخبائث.

وقال: النورُ والظلمةُ أصلانِ يتضادان، وكذلك يزدان وَاهْرَمَنَ، وهما مبدأ موجوداتِ العالم، وحصل التركيبُ من امتزاجهما، وحدثتِ الصُّورُ من التراكيبِ المختلفةِ، والبارىء تعالى خالقُ النور والظلمةِ ومبدعهما، وهو واحد لا شريك له، ولا ضِدَ ولا يُذَ، ولا يجوز أن يُسبَ إليه وجودُ الظلمةِ، والخيرُ والشُرُ إنَّما حصلا من امتزاج النور والظلمةِ، ولو لم يمتزجا لم يوجَدِ العالمُ، وهما يتفاوتانِ ويتعاليان إلى أنْ يغلِبَ النُورُ الظلمةَ، والخيرُ الشُرُ، ثم يتخلصُ الخيرُ إلى عالمِهِ، وينحَطُ الشُرُ إلى عالمِهِ وهو سببُ الخلاص، ، فالمزاجُ وهو تعلى النفس بالبدن جعلوهُ مبدأً والخلاصُ معاداً، وكلامُ المجوسي يدور على الامتزاج والخلاص، ورأى زرادُشت الملائكة والباري تعالى رسالة مسائل.

# 28 ـ أخبار ديوجانس النّاسِك الكلبي(١)

وكان يَاخَذُ نفسه بالنَّقَشُّفِ ولا يقتني شيئاً البَّنَّةَ، ولا يَـاوي إلى مَـنـزل، ، فلبس له إلاّ ما يواري عورته، يأكُلُ قُوتَ يوم بيوم إن وجده ليلاً أو نهاراً عند ملكِ أو زَبَّال، ومرَّ بخبَّازٍ يَخْبِزُ فاخذ من خُبْزُه، فأكُلُ آيَّاماً، فقال لـه الخبَّازُ؛ قد أكلتَ أمس، فقال(2: وآكُل اليوم أيضاً لأنَّكَ تخبزني كلَّ يوم ٍ وهو صاحبُ

<sup>(1)</sup> القفطي، ص: 181.

<sup>(2)</sup> ا: ح. ن. : وأجوع في كلُّ يوم.

الشيخ اليوناني وأستانهُ الذي ظهرتِ الحكمةُ منه في كتبهِ المعروفيةِ به، فمن أراء قراءتُهَا فعَلَيْهِ بناك الكتب، فإنها موجودةً. وأصحابُهُ الكلبيون لأنهم كانوا يرونَ اطراحَ المرسوم مثل التزوج والبناء والتجارةِ والاقتناء، وكانوا يُحبُونَ إخوانهم وأقاربهُمْ فقط، ومن ذهب مذهبهم أو أحْسَنَ إليهم، ويُبغضونَ سائرَ الناس وهي اخلاقُ الكلاب.

وقيـل لـه: لِمَ لا تبني بيشاً؟ فقـال لهم: لـو علمتُمْ بيتي وكِبَـرَهُ لايقنتُمْ انَّ بيوتكم وبيوت العالم لا تسعه، يعني أنه الأرضَ كلّها والسماء سقفُهُ(۱).

وقال: أيّها الناس اجتمعوا، فغملوا، فقال: إنّما أدْعُو الناس لا أنتم. كان ديُوجانِس حكيم أهل زمانِه، وكان زاهداً مُتَخَلِباً لامسكَنَ له ولا مأوى له إلا حيث أجّنه الليل، وكان لا بمتنعُ مِنَ الطعام إذا جاع عند مَن وجده غير محتشم ليلًا كان ذلك أو نهاراً. وكان يُحبُّهُ الناس كلهم بالحقّ، وكان يُعبُّهُمُ على نفسه، ويرفعها عمّا تَنْخَطُ إليه الملوك والسَّوَقةُ، وقتع بثوبين من الصَّوفِ فلم تزل حالهُ تلك إلى أن فارق الدنيا. وبعثه أهلُ أثينيةً إلى الإسكندر برسالةٍ فقصها عليه، فقال له: ما الذي يُرضيهم عني ؟ قال لا أحببُ يرضيهم عنك إلا موتُك.

ومرَّ به الملك فوجده جالساً في مشرقة، فوقف عليه وقال له: سل حاجتك، فقال: حاجتك، فقال: حاجتي إليك التُنجَي حتى تقع الشمس عليً. وكان من المُكلِّمين على الطبائع، وكان يُسَبُ إلى أنكسما ندوْس، وسُمِّي بالكلبي لأنَّه كان يُحبُّه الناس بالحقَّ ولا يحشم أحداً.

وقيل له: لِمَ سُمِّيتَ الكلبي؟ فقال: لأنِّي أَبَصْبِصُ للاخيارِ وأَهرُ على الاشرار. ووقف الإسكندر عليه يوماً، فلم يلتفت إليه، فقال: يادياجنس، ما هذا التهاون اتراك غَنيًّ عَنِّي؟ فقال: وأيُّ حاجةٍ تكون لي إلى عبد عبدي؟ فقال له الإسكندرُ: وَمَنْ عبدُ عبدك؟ فقال له:

<sup>(1)</sup> آ: ح. د.: بيته.

لأنني ملكتُ الشهوة فقهرتُها واستعبدتُها، وملكتْكُ الشهوةُ وقهرتُكَ واستعبدتُكَ الشهوةُ وقهرتُكَ واستعبدتُكُ الله الإسكندرُ: لو إستعجتنا لاعناك على دنياكَ، فقال له: كيف استمحُكَ وأنا اغنى منك؟ قال له: وكيف صرتَ كذلك؟ قال: لانني بالقليل الذي عندي أشدُ اكتفاءُ منك بالكثير الذي عندك. قال: فمَنْ يدفئكَ إذا مُتْ؟ قال: مَنْ لا يجد بُداً من تنحيةِ الجيفةِ من قربِهِ.

وهذا الإسكندرُ ملكُ كان في زمان ديوجانس وليس هو ذو القرنين، تلميذ أرسطو، وكان مع فضله وحكمتِه يُهزؤ به ويضحك منه، وكمان ديوجانس مع كونه حكيماً فاضلاً مُتقنعاً لا يقتني شيشاً، ولا يأوي إلى منزل، وكمان مِنْ قدريَّةِ الفلاسفةِ لما يوجدُ في اندواج كلامهِ من الميل إلى القدر، فإنَّهُ كمان يقول: إنَّ الله تمالى ليس علَّة للشرورِ بل هو علَّة للخيراتِ والفضائلِ والجود، فالعقلُ والجودُ جعلهما بين خلقه، فمن كسبها وتمسَّلُ بها نالها لأنَّهُ لا يدركُ الخيراتِ إلا بها.

ورأى غلاماً معه سراجٌ فقال له: مِنْ أين تجيءٌ هذه النارُ؟ فقال له: إن أخبرتني إلى أين تذهب أخبرتك من أين تجيءٌ فأفحمه بعد أن لم يكن يقوى عليه أحدٌ. وقدَّمَ إله رجلُ طعاماً ما، وقال له: استكثرُ منه، فقال له: عليك بتقديم الأكل وعلينا باستعمال العدل. وعاتبتُهُ امرأةٌ بقبح الوجه ودمامته، فقال: منظرُ الرجال بعد المخبر، ومخبر النساء بعد المنظر، فخجلت و<sup>(2)</sup>.

# آدابُ ديوجانس الناسِكِ الكلبي

معناه باليونانية: يا مجنون. ويُقال بالروميَّة: دي جانوس يعني: يامجنـونُ، وعُرَّبَ، فقيل: ديوجانِس.

<sup>(1)</sup> أ: ح. ن.: أنت.

<sup>2)</sup> كلمة غير واضحة في الأصل. ولعلَّها: وتأسفت (المحقَّق).

وقال: لَيْس من كفُّ عن الشُّرُّ بخيرِ لكن من عمل الخير.

ورأى شاباً قبيح الوجم حسن الأدبِ فقال له: جمعَتْ فضائلُ نفسك محاسن وجهك.

وسُئِلُ عن وقت الأكلِ، فقال: لمن يمكنه إذا جاع ولمن ليس يمكنه إذا وجد.

وقيل له: ما الأصدقاءُ؟ فقال: نفسٌ واحدةٌ في أجسادٌ متفرِّقةٍ.

ورأى رجلًا يخطب امرأةً فقال: راحةً قليلةً تجلُّبُ عناءً كثيراً.

وقيل له: لِمَ تبغضُ الناس كلُّهُم؟ فقال: نعم أبغض أشرارهم لسيرتهم الرُّديئةِ وأبغِضُ أخيارهم إذ لا يعظون أشرارهم.

وقيل له: فلانٌ يذكرك بكلُّ شرٌّ فقال: لأنه لا يهتدي إلى الخير.

وقيـل له: إنَّ الملك لا يحبُّـكَ، فقـال: لأنَّ الملك لا يحبُّ من هـو أكبـر نه.

ورأى شُرطياً يحدُّ لصّاً، فقال: واعجباً لصُّ العلانيةِ يُؤدبُ لصَّ السرِّ.

وقيل له: كيف الذي بينك وبين ريطين(١)؟ فقال مختلف جداً لأنّني بحكمتي صرتُ أحمق وهو بحُمفهِ صار حكيماً. فقال ريطين: صدق أَدْركتُ بحُمق ما صنعه بحكمته.

ورأى امرأةً جميلةً فقال: خيرٌ قليلٌ وشرٌّ كثيرٌ.

وقـال للإسكنـدر ملك وقته: أيُّهـا الملك لا تفتخر بجمـالك وحُسَّنِ شوبك وفراهة مركبك، ولكن إحرص أن يكون فخرك إظهار مـا في طبعك من الخيـر والجود.

<sup>(1)</sup> أ: ح. ن.: ربطس.

وقال: إذا أنكرتَ شيئاً على غيرك فاحفر أن يكون مثله فيك فـإنّهُ<sup>(۱۱)</sup> أقبــعُ من عادٍ يرجع إلى المغيرِ به<sup>(2)</sup>. له: لم تـأكل في الســوق؟ فقال: في الســوق جُعْتُ.

ورأى رجملًا يدعمو ويسأل الله أن يعرزقه الحكمة، فقال: لَمو اجتهدْت في التعليم رُزْقتها.

وقيل له: ألَك بَيْتُ تَسْتريح فيه؟ فقال: نعم إنّما يحتاجُ إلى البيت لِيُستراحَ فيه وحيث ما استرحتُ فهو بيتُ لي. وقال: كلُّ شيءٍ بحبُّ فضله خـلا فضل الكلام فتوقُه فإنّه غير محبوبِ.

وقال لزينون الشاعر: أقصر في مديحك، فإنَّ مديح الرجل بما ليس فيه هجاءً له.

ودخل عليه الإسكندرُ وهو نبائمُ فركله بعرجله وقبال له: قُمْ فقد فتحت مدينتك، فقبال له: إنَّ فتبح المدن لا ينكبر للملوكِ ولكنُ الركْبلُ من صنيع الحمير.

وكان في أيامِهِ رجلٌ مُصَوَّرُ فترك التصويرَ وصار طبيباً، فقـال له: أحسنتَ إنَّك لما رأيتَ خطاالتصوير ظاهراً للعين وخطأ الـطُبِّ يواريـه الترابُ تـركتَ التصويرَ ودخلتَ في الطب.

ورأى رجلًا شريراً حسن الوجه، فقال: نعم البيتُ وبشَسَ الساكنُ.

ورأى حدثاً لا أدب له وهو جالسٌ على حجرٍ فقال: حجرٌ على حجرٍ.

ورأى رجلين قديمي الصحبة فسأل عنهما فقيل له: هما صديقان، فقال ما بال أحدهما غنياً والآخر فقيراً؟ وكان يُعيرُ الناس بزهدهم في الحكمة والأدب

<sup>(1)</sup> أ: ح. ن. : لاشيه.

<sup>(2)</sup> أ:ح. ن.: وقيل.

وحُكي أنَّ ماقندرس رآهُ يوماً على شاطىء النهر يغسلُ بقولاً ويسأكل منها، فقال له: هذا طعامك؟ فقال لهُ لو أمكنك أنت أيضاً أن يكون هذا طعامك لم تأتِ باب ديونوس المتغلَّب.

وحبس له صديقٌ فدخل على الإسكندر، فقال: أيُّها الملك إن كان فـلانٌ مُسبئاً فهب لى ذنبه وإنْ كان بربئاً فكن أنت الذي يُخلي سببلهُ.

وقيل له لِمَ جعلت خماتمك في يمينك؟ فقال: لأعرِفَ الفضوليين ومن لا يعنيه شأنه.

وقيل له ما الغنى؟ فقال: الكفُّ عن الشهواتِ.

وسئل عن العشق فقال: مرضٌ نفس فارغةٍ لا هِمَّة لها.

ومرض فعاده اخوانه فقالوا له: لا تجزع فإنَّه أمرُ اللهِ سبحانـه؛ فقال: إذن ذلك أشدُّ له.

وسئل: ما الكرم؟ فقال: النّزاهةُ عن المساوى.

ورای شیخاً قند خضب، فقال له: إذا أخفيت شيبناك أتقندر أن تُخفي هرمك؟

ومُثِلَ: كيف ينبغي للإنسان أن لا يغضب؟ فقال: ليكن ذاكراً في كل وقت أن ليس يجب أن يخدم وأن يطاع وأن يحتمل وأن يصبر عليه، بل أن يُطيعُ ويخدم ويصبر، فإنه إذا فعل ذلك قلَّ غضبه.

وقال لتلامذته توقُّوا فضل الكلام ففضلُ كلُّ شيءٍ خيرٌ من فضله .

أ: ح. ن. : على مكانٍ عال وصاح: أبها الناس اجتمعوا فسار إليه الناس واجتمعوا، فقال لهم: لم أناديكم وإنما ناديت الناس وقال:

وقال: من أراد أن يكون مذهبه جيداً فلتكن طريقتُهُ أكثر الخلق(أ).

وقال له رجلً: ألا تُحدُّثنا؟ قال: لا، قال: لِمَ؟ قال: لاَنَّكم تجلُّونَ عن دقيقي وأدقُ عن جليلكم.

ورأى رجلًا سميناً مشرقَ اللونِ فقال: أيها الرجلُ إنَّ عليك ثوباً من نسج ِ أضرابك .

وقبل له: احذر أن تدخُلَ المدينة فقد اجتمع القوم لضربك، فقال: عندها يعرف مقدار حلمي.

وقيل له: ما الفضل بينك وبين الملك؟ فقال: هو عبد الشهوة وأنا مولاها. ونظر إلى صبي يزيَّنُ نفسه فقال: إن زيَّنتها للرجال فانْت مخطىءٌ وإن زيَّنتها للنساء فأنت هالك. وارتاض بالخيل في خلوة فاشتاق الجماع فأنفَذ إلى بمض النساء ليغشاها لضرورة، فولع بقضيبه فأنزل، فلما جاءته المرأة التفت إليها وقال: حصل لنا طريقةٌ نستغني بها عنك، والله أعلم بصحة هذا الخبر العجيبُ.

وبعث إليه الإسكندرُ وطلبه، فأنفذ إليه: أنَّ المانع الذي منعك عن المصير إلينا هو الذي منعنا. ومرضَ في خانٍ فعادهُ أصحابه فقالوا له: مَنْ يدنك؟ فقال لا أرى أحقَّ من صاحب الخانِ.

وسُشِلُ: ما الذي تحبُّ من الطعام؟ فقال: الذي بغضتم ورفضتم من الحكمة اغتنيت به، وما طرحته من الجهل احتويتم عليه.

ومرُّ بجماعةٍ فرثب عليه بعضهم يركله برجله فقال له تلامذته: نَـرْكُلُهُ نحن أيضاً، فقال لهم: تشبُّهوا بالحمير لا تشبُّهوا به.

وقيل له: هلاً اتخذتَ بيتاً؟ فقال: لمو عرفتم بيتي لعلمتُمْ أنَّ بيـوت العالم نيه.

<sup>(</sup>۱) ا: ح. ن.: على طريقه.

وقيل له: فـلانٌ يحكي عنك كـلُ شرَّ، فقـال: لأنه لا يهتـدي إلى الخبر. ورأى عجوزةً تتزيُّنُ فقال: إنْ كنت تهياتِ للأحياء فـأنتِ مخادعـةُ، وإن كنتِ تهيَّاتِ للأموات فبادري.

ورآهُ بعض الحكماءِ يأكل في السوق فقال: تأكمل في السوق أيهما الحكيمُ فقال: آكلُ حيث أجوع .

وقال له مستهزىءً: ما تأكل من الـطعام؟ قال: كلِّ ما نفيتموه، قال: ولم ذلك؟ قال: لأنكم تأكلون ما نفيته أنا.

ودخـل إلى الإسكندر وعنـده شاعـرٌ يمدح، فـأخرج خبـزاً كان معــه وأقبل يأكل، فقيل له: أيّ شيءٍ تعمل؟ فقال: ما هو أنفع من استماع الكذب.

وأمر الملك لجماعة بأواني فضّة وله بمثل ذلك، فأبى أن يأخذها فذكر ذلك للإسكندر، فقال: الكلب إذا ضربه صاحبه اتبعه؛ فقال: أيها الملك إذا جوّعته لوّح له غيرك برغيف فأتبعه.

وقـال: إذا كنت تفعل الجميلَ لتحمدَ فليس أنت أفضلُ ممَّنْ يفعل الشُر يريدُ بذلك أن يُحمد عليه، فإنْ كثيراً من النَّاسِ يفعلون ذلك ليحمدوا عليه.

وقال: لا تتكلَّمُ بين أحد من الناس دون أن تسمع كلامه وتقيس ما في نفسك من العلوم إلى ما في نفسه، فإن وجدت الفضل له فأمسك وحصَّلْ فائدتك منه والا فانطلق بما تشاءً.

وقال لتلاميذه: مَنْ جمع لكم مع المحبَّةِ رأياً فأجمعوا له مع المحبِّةِ طاعةً.

وقيل له لم لا تبـاشر الحـرب بنفسك فقـال: إنَّما لي نفسي، فـإذا ضيَّمتها فعلى أيَّ شيء أبقى؟

وقيل له: من أملك الناس لنفسه؟ فقال: من لم تصرعه شهوته.

وقيل له: إن فلاناً (() أعرض عنك، فقال: ما أشبه إقباله بإدباره! وعُوتب على ترك النساءِ فقال: وجدتُ مكايدةَ الغلمةِ أيسر عليٌ من الاحتيال لمصلحة العيال.

وعاب قومٌ من المترفين عيش ديوجانس فقال: لـو أرَدْتُ أن أعيش عيشكم قدرت، ولو أردتم أن تعيشوا عيشي لم تقدروا.

وقال لرجل قد شتمه: لست أغالبك بأسر الغالب فيه أنذل الفريقين، بل بما في إنائك نُطقت وكل إناء ينضح بما فيه.

وقيل له: إنَّ فلاناً يشتمك في غيبتك، فقال: لو ضربني وأنا غائب ماباليتُ.

وقال: لا مالَ أوفرُ من عقل ، ولا فقـر أشدُّ من جهـل ، ولا قرينَ خيـرٌ من حُسنِ الخلق، ولا ظهيـر أوثقُ من مشـاورةٍ، ولا فـائـدةَ خيـرٌ من التـوفيقِ ولا ميراث خيرُ من أدبٍ.

· وقال: المرضُ حبس البدن والغمُ حبس الروح.

وسبُّه(t) رجلٌ شريفُ النسبِ بضِمَةِ أمه فقال لـه: أنا شــرفي مني ابتدأ وأنت شرفُك إليك انتهى.

وحضر مع قـوم فأطال الصَّمْتُ، فقيل له: لم لا تخوضُ معنا؟ فقال: الحظُّ للمرءِ في أذنيه والحظُّ لغيره في لسانه.

وسمع ديوجانس رجلًا يذكره بسوم، فقال: ما علم سبحانه منًا أكثر مما تقول. وقيل له: إنّ فلاناً يريد أن يهلكك، فقال: إن فعل ما تقول كان عليه أضرً.

 <sup>(1)</sup> أ: ح. ن.: المقبلُ على شأنه فقال إذن يعادي أهل زمانِه وقيل لَهُ إن فُلاناً...

<sup>(2)</sup> أ: عَ ن : وعَبْره.

وشتمه رجلٌ فأمسك عنه، فقيلَ له في ذلك، فقال: كفاهُ مسبَّةً أنَّه شتم من لم يشتمه.

وقال له رجلٌ: بماذا أُغِمُّ عدوي؟ فقال: بأن تكون على غايةِ الفضيلة.

وقال: إذا أردتَ أن تعظُمَ محاسنك في أعينِ الناس فلا تعطَّمَنُّ في أُعينِ الناس فلا تعطَّمَنُّ في أَفسك.

وقال: المرأةُ أذيُّ لا بدُّ منه.

وقـال: الذي يفعـل الخير في نفسـه يجب أن يفعله بكلِّ واحـدٍ وبين يديِّ كلِّ انسانِ وبين يديُّ المادح والذَّامِ له.

وقال: اما كثيرُ من الناس يريدون بالعيش أن يأكلوا، وأنـا أريدُ بـالأكلِ أن أعيش، وأريدُ بالعيش ِ أن أعيش عيشاً عقلياً.

وسُئِلَ متى يعرفُ الرجل أصدقاءُهُ؟ قال: عند الشدائد لأنَّ كـل واحدٍ عنـد الرجاء صديقٌ.

وشتمه رجلٌ فلم يغضب، فقيل له في ذلك، فقال: إن كان صادقاً فلا ينبغي لي أن أخْرَدَ وإن كان كاذباً فبالحري أن لا أغضب إنْ لم أكُن على ما قال.

وسمع رجلًا مهذاراً فقال له: انصف أذنيك فإنَّما جُعلت لـك أذنان ولسانً واحدُ لتستمع أكثر مما تتكلم.

وسأل الإسكندر جُلساءه: بأيَّ شيءٍ يُكتسبُ الصوابُ؟ فقال له ديوجانس: بأفعال الخيراتِ، وإنَّك أيُّهـا الملك لتقدر أن تكتسب في يــوم واحدٍ مــا لا تكتسبه الرَّعيَّةُ في دهرها.

ومرً بعشَّارٍ فقـال له: أمعـك شيءٌ؟ فقال: نعم، ووضـع مخلاتـه ففتَّشها، فلم يجد فيها شيئاً، فقال له: أيّن ما قلت؟ فكشف عن صدره، وقال لـه: هو هاهنا حيثُ لا تقدرُ عليه ولا تراه. ورأى غلاماً حسن الوجه يتعلَّمُ الحكمـة. فقال: أحسنتَ إذا فسرنت بمحبَّةِ حسن وجهك محبَّة حسن نفسك.

### 29 ـ أخبار أبقراط الحكيم (١)

كان هو وديمقراطيس في زمن بهمن بن إسفنديار بن كستابب، وكان اليونانيون يومثذ ملوك طوائف لا يجمعهم ملك واحد وكان، لبسه السواد، وهو شعاره وجعله علماً للطّب، وكان قبل الإسكندر بنحو من مائة سنة، بمدينة قبروها، وهي مدينة حمص من أرض الشامات على ما قبل، والاصح أن «قوء مدينة وجزيرة من جزائر بحر الروم، وكان مُتَالُها ناسكاً يعالج حسبة به تعالى .

وكان أبقراط الطبيب ابن رَافيلَسْ<sup>(2)</sup> تِلْميذاً لِإسْقَليوسْ الثاني الطبيب، وكان من نسل أسقليوس الأول، وكنان أسقليوس الأول قد عهد إلى بنيه أن لا تُعَلَّمُوا صناعة الطَّبُ الغرباء، وكان الملوك يختارون للملك من نسل أسقليوس، وكانت بداية صناعة الطَّبُ منه، وعلَمها بنيه، وحذَّر أن تعلَّم الغرباءُ شيئاً منها، وأمرهم بأمرين أحدهما أن يسكنوا من أرض اليونانيين وسط المعمور منها في ثلاث جزائر إحداهن تسمى رودس والأخرى أقيدس والثالثة

وكان أبقراط من جزيرة وقوه وألاخر، واختبار أن لا نُخرج صناعة الطُّبُّ منهم إلى غيرهم، بل يتعلَّمها الأبناءُ من الأباء كي يبقى شرفها ثابتاً، وكانت المواضع التي يتعلَّم فيها الطب الثلاثة الجزائر الممذكورة، وباد التعليمُ الذي كان بمدينة رُودسُ بسرعة لأنه لم يبق لآبائه وارث، وانقطع الذي كان بمدينة

 <sup>(1)</sup> الفهــرست، ص: 1346 بقــراط بن ابــرافليس؛ وابـن جلجــل، ص: 1216 الـقفــطي، ص: 99؛ أصيمة، ص: 43.

<sup>(2)</sup> أ: ح. ن. : وهو.

قَيْلَسَ لأن الوارثين له كانوا يقرأ(۱) يسيراً، ويقي الذي كان بمدينة وقُوه وثبت لثبت الوارثين له، وكان رأي أسقليوس الأول في الطب التجربة، ولم يزل الطب والقول فيه بالتجربة جارياً كذلك ألفاً وأربعمائة وست عشرة سنة إلى أن فينُوس الطبيب فنظر في ذلك فإذا التجربة وحدها عنده خطاً، فضم إليها القياس، قال: التجربة بلا قياس خطر ولم يزل الأمر كذلك سبع مائة وخمس عشرة سنة إلى أن ظهر رماسدس الطبيب فرذل التجربة، وقال: هي خطأ واتخذ القياس وحده وخلف من التلاميذ ثلاثة وهم باساليس وأقرن وديوقيس، فوقمت بينهم المنازعات، فصاروا ثلاث فرق فقال وأقرن بالتجربة وحدها؛ وقال ديوقيس القياس وحده، وادعى باساليس الحيل، وادعى أن العطب إنما هو حيلة، ولم يزل الاثون سنة.

ثم ظهر أفلاطون الطبيب فتامًل أقوالهم ونظر في آرائهم واتضع له أن التجربة وحدها خطرٌ وكذلك القياسُ فانتحل الرأيين جميعاً وأخرق كتب باساليس جميعاً وكتب أصحابه التي في الجبل والذي (أ) صنفها لمن انتحل رأياً واحداً من التجربة أو القياس وترك الكتب القديمة التي فيها الرأيانِ جميعاً. ومات وبقي الأمرُ في تلاميذه على ما قررُهُ معهم، وهم ستة: ميراواس وأفرده لتدبير الأبدانِ، وفوراس وأفرده للفصد والكي وباقرون وأفرده لمعل الجراحات، وسرخس وأفرده لملاج العين، وقياميقورس وأفردة لجبر العظام المكسورة وإظهار المخلوعة.

<sup>(1)</sup> وكذاء في وأه، ولعلّ الصواب: يقرؤون.

<sup>(2)</sup> أ: ح. ذ. : ظهر.

<sup>(3)</sup> أ: ح. ن.: كذلك.

<sup>(4)</sup> وكذاً في وأو، والصواب: والتي.

وحيد دهره، وكامل الفضائل وقويت صناعةُ التجربةِ والفياس بقُوَّتِهِ.

ولما رأى أبقراط صناعة الطّب قد قربت إلى الذهاب بسبب قلبة الاجناس الثلاثة الذين قدمنا ذكرهم الذين من وَلَدِ أسقليوس الأول برودس وأقيدس وقُو حتى أنه لم يبق إلا الثلاثة بقُو التي أحياها أبقراط، ونظر في أقاويل قراباته من أهل الجزائر الثلاثة فوجد كثيراً منهم قد أحدث في الطّب آراء كاذبة تزيد في كلل زمان، فخاف أن ينعى الفساد فيضيع ما خلفه جدهم أسقليوس، فَتَنْ لمرس صناعة الطب فراى إثباتها في الكتب بأقاويل غامضة وأومى إلى ولايه بالس ودارفن أن يملماها لمن استحقها من القرابات والغرباء لأنه نظر فراى أن الغريب إذا كان مستحقاً فهو أؤلى من القريب غير المستحق فراى أن ينعها في سائر الأرض لئلا تبيد، ففعلا ذلك وخاصة باساليس فثبت شرف يلعبه في سائر الأرض لئلا تبيد، ففعلا ذلك وخاصة باساليس فثبت شرف الطب بذلك الزمان الطويل إلى اليوم، وجعل الغرباء المتعلمين للطب(ا" كَتِباً بل كان كل واحد من آل أسقليوس بلقّنه إلى مَنْ يملّمه إيَّاهُ تلقيناً ومعه تذاكير بالغات يعرفها هو فقط لئلاً تخرج هذه الصناعة الشريفة إلى سائر الناس بالغات يعرفها هو ونقط لئلاً تخرج هذه الصناعة الشريفة إلى سائر الناس فتذهب محاسنها ويكثر الغلط فيها.

فلما مات أبقراط خلف إبنه باساليس ودارفن وابته مالانا إرسا، ومن أولاد الأولاد بقراط بن باساليس وبقراط بن دارفن وخلف من التلاميذ الغرباء خلقاً كثيراً وانقذ بهمن أردشير ملك الفرس إلى فيلاطس ملك جزيرة دقوه فطلب منه توجيه أبقراط إليه وأمر لِبُقراط بمائية قنطادٍ من ذهب، والقنطار مائية وعشرون رطلاً، والرطلُ تسمون مثقالاً، فكان الجميع ألف ألف وثمانين مثقالاً من اللهب.

وكان اليونانيون ملكهم يومئذ لطوائف ملوك ولم يجمعهم ملك واحدً، وكان بعضهم يؤدّي الإتاوة إلى ملك الفرس(2)، وعرفه أنّه لا يأمنُ أن يكون

<sup>(1)</sup> أ: ح. ن.: كأولاده بما عقد في رقابهم من الإيمان ولم يكن في الطب...

<sup>(2)</sup> أ: ح. ن.: فتقدم فيلاطس ملك جزيرة بقراط بالتوجه إلى ملك الفرس.

تأخّره عنه سبباً لهلاكه وهلاك أهل بلده لأنه لا طاقة له بمقاومة ملك الفرس، وأمرة بالمسير إليه ليعالجه، ويصالح الفرس من ما وقع فيهم فلما أجابه إلى علاج أعداء اليونانيين توقف عن ذلك فتكرّر السؤال والطلب، فرد أمرة في ذلك إلى أهل بلده، فناشتد ذلك عليهم، فضنّرا به أن يخرج من بلادهم وامتنعوا أن يمكّنوه من الخروج، وقالوا نبيد(ا) عن آخرنا ولا نمكن أبقراط أن يخرج من بلادنا فاعتذر إلى الملك بما كان من امتناعهم وكتب رسوله إليهم بما كان من أمهر أهل بلده فأصلك عن طلبه، وقبل إنه هو الذي امتنع، بما كان من أمهر أهل بلده فأصلك عن طلبه، وقبل إنه هو الذي امتنع، وقال لا أبيع الفضيلة بالمال(ا).

وقيل إنَّهُ دار جميع بلاد يونان حتى وضع لهم كتاباً في الأهوية والبلدان، وكان تخوم أبقراط في سنة ست وأربعين وماثةً لِبُخْتَصُر، وصنَّف كتباً (ا في الطب، والذي انتهى إلينا منها نحو ثلاثين كتاباً، وأكثر هذه الشلاثين موجودةً الطب، والذي يدرس من كتبه لمن يقرأً صناعة الطب في هذا الزمان إذا كان درسه على أصل صحيح وترتب جيد واثني عشر كتاباً المذي صنّفها جالينوس.

وكان أبقراط رَبَعاً، أبيض، حسن الصورة، أشهل العينين، غليظ العظام، ذا عصب، معتدل اللَّحية، منحني الظهر، عظيم الهامة، بطيء الحركة، إذا التفت التفت بكُلِّيّة، كثير الإطراق، مُصيب القول، متأنياً في كلامه، يكرَّرُ على السامع منه بين يديه إذا جلس، إن كُلَّمَ أجاب، وإن سكت عنه سأل، وإن جلس كان نظره إلى الأرض، معه مداعبة، كثير الصوم، قليل الأكل، بيده أبدأ إمَّا مِرْوَدُ وإمَّا مَبْضَعُ. مات وله خمسٌ وتسعون سنة عاش منها صبباً ومتعلَّماً ست عشرة سنة وعالماً تسعاً وستين "فا سنة وكان قبل اشتغاله بالطب

<sup>(1)</sup> أ: ح. دُ.: نقتل.

<sup>(2)</sup> أ: ع. ن.: ولا أداوي عدو اليونانيين.

<sup>(3)</sup> أ:ح.ن.:كثيرة.

<sup>(4)</sup> أ: ح. ن. : وسبعين.

ملكاً ترك الملك وتزمَّد فيه، وكان لا ياخذ الأجرة إلاّ من الأغنياء دون الفقـراء وكان أخذه طوقاً أو إكليلاً أو سواراً من الذهب.

وقـال: أمَّا العقلاءُ فَيُسْقَوْنَ الخمـر والجهَّال الحـريقَ. وقال: كـلُّ بـدنٍ لا يدخله الشرابُ يسرع إليه الخراب.

# آداب أبقراط الحكيم

قال: الأمن مع الفقر خير من الغنيّ مع الخوفِ. وقال لتلامذته: ليكن أكبرُ همُّتكم محبَّتكم للناس، وتفقُّدوا معرفةُ أحوالهم واصطنباع المعروف إليهم.

وقيل له: لِم صار البدن أشدُّ ما يكون التهاباً يوم شــرب الدواءِ فقــال: لأنُّ البيت أشدُّ ما يكون تغيَّراً يوم كنسه.

وقال: كونوا من المسيء المدغل، أخوف من المكاشف لأنَّ العلل الظاهرة أهونُ مداواةً من الباطنةِ.

وقال ثلاثة أشياة تورث الهزال: شربُ الماء على الريق<sup>(1)</sup>، والنومُ على غير وطاءٍ، والكلامُ برفع الصوت.

وقال: الجسد يعالجُ على خمسة أضرب: ما في الرأس بالغرغرة، وما في المعدة بالقيء، وما في البدنِ بالإسهال، وما بين الجلد بالمرق، وما في المعمق وداخل العروق بإرسال الدم.

وقال: الأبدانُ إذا لم تكن نقيَّةً كلما غدوتها ازدادت رداءَةً، وكذلك النفسُ العليلةُ الرديئةُ بالقياس إلى أغذيتها أعنى الحكمةَ.

وقال: أربعة تهدم البدن: دخول الحمام على الشِبَع، والجماع على

<sup>(1)</sup> ا: ح. ن. : كثيرة.

الشبع ، وأكل القديد الجاف، وشرب الماء على الريق.

وقال: إنَّ المحبَّة قد تقع بين العاقلين من باب تشاكلهما في العقل، ولا تقع بين الأحمقين من باب تشاكلهما في الحمقِ لأنَّ العقل يجري على ترتيب فيجوزُ أن يتَّفق فيه إثنان على طريق واحدٍ، والحمق لا يجري على ترتيبٍ، فلا يجوز أن يقع به اتفاق بين اثنين.

وقال: ليس معي من فضلة العلم إلاّ علمي بأنَّي لستُ بعالم .

وقال: اقنعوا بـالقوتِ وانفـوا عنكم الحاجـة ليكون لكم قُـرْبى إلى اللهِ عزَّ وجـلُ، لأنَّ الله سبحانـه غير محتـاج إلى شيء فكلَّما احتجتم أكثـر كنتم منه أبعد، واهربوا من الشرور وذَرُوا المائِمَ واطلبوا من الخيراتِ الغاياتِ.

وقال: ينبغي للمرء أن يكون في دنياهُ كالمدعُو إلى وليمةٍ إذا أتَّنَّهُ الكَاسُ تناولها، وإذا جازتُهُ لم يرصدها، ولم يقصد لطلبها، كذلك يفصل بالمال والأهل والولد.

وسئلَ عن أشياءَ قبيحةٍ، فسكت عنها، فقيل له: لِمَ لا تُجيبُ عنها؟ فقال: جوابها السكوتُ عنها.

وقبال: الدنيا غير باقيةٍ فإذا أَمْكُنَ الخير فياصنعوه، وإذا عـدمتم ذلك فحمدو(١١) وادُخروا من الذكر أحسنهُ.

وكان يقول: العلم روحٌ، والعمل بدنٌ؛ والعلم أصلُ والعمل فرعٌ؛ والعلم والدُّ والعمل مولودٌ؛ وكان العمل لمكان العلم ولم يكن العلم لمكان العمل.

وكان يقول: العمل خادم العلم والعلم غايةً.

وقال: إعطاءُ المريض ِ بعض ما يشتهيه أنفع من أخذه بكلِّ ما لا يشتهيه.

وقال: العلمُ كثيرٌ، والعمر قصيرٌ فخذ من العلم ما بلغك قليله إلى الكثير.

وكذاه في وأه، ولمل الصواب: فاحمدوا.

وقال عند وفاته: خُـنُوا جامع العلم مني: من كثر نـومه، ولانت طبيعته، ونديت جلدته طال عمره؛ والإقلال من الضّارِ خيرٌ من الإكثار من النافع.

وقـال: لوخُلِقَ الإنســانُ من طبيعةٍ واحــدةٍ لم يمرض لعــدم الضدِّ. وقــال لعليــل : أنا وأنت والعلةُ ثــلاثـة فــإن اعنتني بــالقبــول غلبنــا العلَّة لأنَّ الإثنين يغلبان الواحد.

وحكايته مع ابن الملكِ العاشق لزوجة أبيه وجسَّ نبضه مشهورةً. قال: العشق طمع يتولد في القلب وتُجمعُ فيه موادَّ من الحرص، فكُلَّما قبوي ازداد اللجاجُ وشدَّةُ القلق وكثرةُ السهر فحينتند يحترق الدم ويستحيل سوداء، وتلتهب الصفراء وتنقلب إلى السوداء؛ ومن طغيبان السوداء فسادُ الفكر ونقصانُ العقل ورجاءً ما لا يكون وتمنَّي ما لا يتمَّ حتى يؤدِّي إلى الجنون، فربَّما قتل العاشق نفسه أو مات غمَّا وقد يصلُ إلى معشوقه فيموتُ فرحاً.

## 30 أخبار أوميرس الشاعر وشيء من حكمه وآدابه

وكان أقدم شعراء اليونانيين وأرفعهم منزلة عندهم، وكان يجري عندهم مجرى امرىء القيس في شعراء العرب، وكان زمانه بعد زمان موسى، عليه مجرى امرىء القيس في شعراء العرب، وكان زمانه بعد زمان موسى، عليه السلام، بنحو خمسمائة وستين سنة ، وله حِكم كثيرة ، وقصائد حسنة جليلة ، وجميع شغرائهم الذين أتوا بعده على مثاله احتذوا، ومنه أخذوا وتعلموا، وهو القدوة عندهم، وأسر وأتى به المقسم ليباع، فسأله بعضُ من أراد ابتياعه، فقال له: مِنْ أين أنت وقال: من أبي وأمّي، فقال له: أترى أن اشتريك وقال بعد لم تشتريني، أمشير في مالك جعلتني، فاشتراه بعضهم، فقال له: لأيّ شيء تصلح وقال: للحرية . وأقام في الرّق مُدة وعتن بعد ذلك، وعاش عمراً طويلاً، وكان معتدل القامة ، حسن الصورة اسمر اللون، عظيم الهامة ، ضيّق ما بين المنكبين، سريع المشية، كثير التلفّت، بوجهه آثارً

<sup>(1))</sup> القفطي، ص: 47.

جدري، هذاراً مولماً بالسُّبِّ لمن تقدُّمه، مزَّاحاً مداخلًا للرؤساء، مات وله مائة وثمانون سنةً.

ومن القدماء الكبار الذين يحترمُهُم أفلاطون وأرسطو(۱) من العلماء العظماء في إعلاء المراتب وكان أرسطو لا يفارقُ متكاةً ديوانه ويستدلُّ هو ومن تقدمه وتأخَّر عنه بشعره لما كان يجمعه من الحذق في قول الشُّعر مع إتقاني للمعرفة ومتانةِ الحكمة وجودة الرأي فمن بديع قوله الأخير في كثرة الرؤساء.

وقيل له متى تمسكُ عن مديح فلانٍ فقال إذا أمسكَ هـو عن إحسانـه وقيل له تكذب في شعرك فقال بُرادُ بالشَّعر الكلام الحسن وأمَّا الصدقُ فعند الانبياء وهو أول من أبدعَ<sup>(2)</sup> الشَّعر في يونان بعد موسى عليه السلامُ بتسعمائمةٍ وإحدى وخمسينَ سنةً وظهر ثاليس الملطى بعدهُ بقريب من أربعمائةٍ سنةٍ.

### آداب أوميرس الشاعر

قال: العاقـل من عقل عن الـذّم لسانه، والمشورةُ راحـةُ لك وتعبُ على غيرك والعتاب حياةُ المودّةِ هبُ ما أنكوتُ لمـا عرفت وقـارنْ أهل الخيـرِ تكن منهم وباينُ أهل الشّرِ تبُن عنهم ومن أكثر من شيءٍ عُرفَ به.

وقال: الكريمُ هو الذي فكرهُ أبداً نحو الواجب وإذا رأى الـواجبَ فعلهُ من قبل ورود الملَّةِ التي توالتهُ<sup>(1)</sup>.

وقال: افضلُ الدُّنيا حسنُ اللقاء(4).

وقال: طولُ الحلَّةِ تميتُ الحيل والحيلُ فوائد الفكر والـوجهُ ينبىء عن الضمير.

<sup>(1)</sup> أ: ح. ن. : وغيرهما.

<sup>(2)</sup> ا:ح. ذ.: بسيعمالة.

<sup>(3)</sup> ا: ح. ن. : توهنه.

<sup>(4)</sup> أ: ع. ن.: النما.

وقال: عادةُ الصمتِ تورثُ العِيِّ.

وقال: اللجاجةُ تسلبُ الرأيّ والخفَّةُ تسلبُ البهاء. وقال: اللحظُ أدلٌ على الضمير من اللفظ.

وقال: العجبُ ممن يمكنهُ الإقتداءُ بالله سبحانه فيعدل إلى الاقتداء بالبهائم يعني العدل.

وقال: لا ينبغي لك أن تفعل ما إذا عيَّركَ به إنسانٌ غيركَ غضبتَ لأنَّـك إذا فعلْتَ ذلك كنتَ أنت الشَّاتمُ لنفسك.

وقال: إنَّ رجلاً من الحكماءِ كُسِرَ به المركبُ في البحر فوقع إلى ساحل جزيرةٍ فعمل شكلاً هندسياً على الأرض فرآه قومٌ فمضوا به إلى ملك تلك الجزيرة فأنعم عليه فكتب إلى سائر البلدان: أيَّها الناس إقْتنوا ما إذا كسر بكم المركب في البحر سار معكم وإذا صلحتُم بقي معكم وهي العلوم الصحيحة والأعمال الصَّالحة.

وقال لابنه: أقهر شهوتك فإنَّ الفقير من الحظِّ إليها.

وقىال: إحلم تسد ولا تعجّب فتمتهن. وقىال: الإنسانُ الخيّرُ أفضلُ من جميع ما على الارض من الحيوان، والإنسانُ الشُّرِيرُ أخسُ وأوضع من جميع ما على الأرض من الحيوان. وقسال: الحكمة هي أن تُسدركَ صورةَ العلم بالعمل.

وسُئل عن مراتبِ الرَّجال ِ فقال: هم ثلاثـةٌ موسـومٌ بخيرٍ، ومـوسومٌ بشـرٌ، وغافلُ لا يعرفُ بخيرِ ولا شرٌ.

وقال: الدنيا دار تجارةٍ فالويلُ لِمَنْ تزوُّد منها للخسارةِ.

وقـال: كثرةُ المُفـاوضةِ تُمْجِقُ القـدر. وقال: صـونُ النَّفسِ بعـد بـذلتهـا مُروءة. وقال: إفراطٌ مقدمةِ الجرأةِ قوةُ نفس من ظفر بالحدّ العد؛ وآلـةُ الرئاسةِ سعة الصُّدْر.

وقال: الدنيا دارٌ مَنْ نال مراتبها لم يفرح ومن فقد الرَّئاسة منها كان حقيراً وقـال: مَنْ يعلم أنَّ الحياة لنا مستعبِدَةً، والمسوت معتقُ آشرَ المسوت على الحياة، وهذا كلام نفيسٌ وهو خلاصةُ الفلسفةِ وثمرةُ الحكمةِ.

لأنكَ إذا علمت حكم هذه الحياة وشأنها وجميع ما هو علاقةً عليهـا علمْتَ أنُّها قيد وأنَّ صاحبها مسجونٌ وأنَّ الفكاك من هـذه القيود والـراحة من هـذا السجن إنَّما هو بالموتِ الذي هو التحولُ من حال إلى حال ومن مكانِ إلى مكانٍ، وإنَّما استبشعُ هذا الاسم من لا دربةً له بالفلسفة ولا خبسرةً له بالحكمةِ، وإنَّما يُعرفُ ما يرى ويسمع دون ما يُستبان، ويعقل لا جرم إذا ذُكر له الموتُ حال وجزع وانتفض وفـزع، ولوكـان للحمار مشل عقله لكان هـذا العارضُ فيه أقبوى، ولكان به أولى، ولولا نقص اللسان لما حط نفسه إلى حال الحمارِ فيما لو لحقَّهُ لكان مِثله، ومتى ارتفع هذا النقصُ رفع نفسه إنى حرم علوي شريفٍ مُستنير باقي دائم ، وتبطاول إليه وتشبُّه به واحدٌ يهديه، وامتطى لما يكون مُبلغاً لــه إلى محله ومُشرفاً به على حــاله، ولن بــزول هذا النَّقْصُ إلَّا عن واحدٍ بعد واحدٍ في دهر بعد دهرٍ، فبلا تعجبنُ من إنكار من يُنكر قولنا في التهاون بالموت فله شركاءُ ومعه قرناءً، وإنَّما كـالامي مع أهـل العقبل واليقظة والخير والجدُّ والعبرم فأمًّا من قد ألهاهُ العبرُ والمالُ والنعمُ والجاه والذهب والفضّة والعقار والضيعة والسريّة والغزل والصبابة والنظر والتحيُّلُ والمدحُ واللعبُ فإنَّهُ عما نقوله ونسطِّره أعمى أصمُّ ميتَّ مـدَّعي حياً وغائبٌ مُدُّع حاضراً، ومرجومٌ يُحسب مغبوطاً.

وقال: العقلُ نحوان: الطبيعي والتجاري، وهما في التعاون بمنزلةِ الماءِ والأرضِ للنسات والأثمارِ، ومن لم يحسنُ تندبيرَ هذين النحوين من عقبل الطبيعة، والتجربة واستعمالها والإستمانةِ بهما في أُمُوره لم يكمل في العلم والأدب والحكمة والعمل الصالح، وكما أنَّ النار تبذيبُ الصامت بخاصةٍ وتمكنُّ من العمل فيه(١)، وكبذا العقل يخلِّصُ الأمورَ ويُفضَّلها، ومن لم يكن له هذان النحوانِ من العقل فيه موضعٌ فإنَّ خيرَ أموره قصر العمر.

وقال: إنَّ بهرام واقع الزُّهرةَ فتولدت منهما طبيعةُ هذا العالم.

وقال: الزَّهرة علَّة التوحُد والاجتماع، وبهرامُ علَّة التفرُّق، والتوحُد ضد التغرُّق، وكذلك (٢) صارت الطبيعة ضداً يركبُ وينقصُ ويُوحَدُ ويُفَرَّقُ؛ هذه مقطّعاتُ شعره ارفع عن عموك ما يحزنك؛ إنَّ أمور العالم (٥) تعلّمك؛ كلُّ ربح يكونُ من ظلم فهو جالبٌ مضرَّة؛ كلما يمتاز في وقته يفرحُ به؛ إنْ أحسنتُ الصبر على الاعراض كنتَ سعيداً؛ من أُحْسِنَ إليه فلم يذكر كان غير الشكور؛ إنَّ الزمان يبيَّنُ الحقُ وينشرُهُ؛ من لم يهتم بمعاشه لم تحسن أخلاقه (٩).

إنَّ العقل من احتمل المصائب احتمالًا شديداً فهمو رجلُ؛ إنَّ الله تعالى ينتقمُ من الأشرار؛ كثيراً ما يدخمُ الفمررُ على الناس، بتركهم المشمورةَ؛ لآ تعدل أحداً قبل أن تفحص عن أمره؛ لا تدع ِ الأشياة الظاهرة وتـطلب ما لبس بظاهرٍ؛ إنَّ الأدب يُؤنسُ كل شيءٍ.

إهربْ من مشورةِ الرجل الشَّرِير؛ إذا أنالتك مضرَّة فإنَّك كنت أهلها؛ قد تملمُ مذهب الرجلِ من كلامه. الرجلُ العادلُ ليس همو الذي لا يظلم بل الذي يقوى على أنْ يظلم فلا يفعلُ. إنْ معرفةِ الأمودِ الحسِّيةِ بشيءِ فاضل؛ لا ينالُ الناسُ شيئاً من المكروهِ بغير سبب. إنْ الذي يهربُ من القتال فيرجع فيقاتلُ لرجلُ؛ الرَّجُلُ الخَيْرُ لا يُبْغِضُ الخير أبداً. محبُّو المال ليست لهم

<sup>(1)</sup> أ: ح. ن. : وتخلصه.

<sup>(2)</sup> أ: ح. ن.: لنلك.

<sup>(3)</sup> أ: ح. ن.: العلم.

<sup>(4)</sup> أ: ح. ن.: بدا كنز خير عظيم.

حرية؛ الرجل الشَّقِيُّ يعيشُ بالعنى؛ إنَّ القول الحسن دعا الغضب؛ كلُّ من حَسُنَتْ حاله أحبُّهُ الأصدقاءُ وبالعكس تعرِّبُ الأصدقاءُ منه. الرجاءُ غالبُ على الفراغ من الناس. إنَّ العمرَ هو الذي يعمُرُ صاحبه بالفرح. جميعُ الناس تدنيهم معرفتهم بأنفسهم كما بدنيهُم إليه؛ من استعملَ العدلُ في عمره تكونُ آخرته أخرةً صالحةً.

كن رزيناً واتخذ الأصدقاء بالرزانة. عُمر محتاج إلى عمر غيره ليس بعمر. إنّ المرأة تُقصَّرُ عمر الرجال. إن لم يكن لك امرأة عشت عمراً صالحاً. زينةً كلّ امرأة سكوتها. بالمرأة الصالحة يسلم المنزلُ. الضحك في غير وقته ابن عم البكاء. الأرضُ تلِدُ كل شيء يستردُه الشيخُ الفاسق في غايسة ردائه البحت. مَنْ تزوّجَ فأنه سيندم. المرأة العادلة هي سلامة العمر. وجودُ المرأة الخيرة ليس هو بسهل. تدفن المرأة تعررُ من أن تشروعَ بها. المرأة مطبوعة على الإفراط في النفقة. تزوج بالمرأة لا بجهازها. إنَّ الناس يشزوجون بالجهاز لا بالنساء. الطبيعة لا تطلق الرئاسة للنساء. إذا أردت التزويج فانظر إلى الجيران والأصحاب. المرأة لا تشيرُ بشيء فيه صلاح البتة. الأحمق المخطىء في الشيء مرتين ليس بحكيم. إذا سقطت شجرةً احتطب كل من المخطىء في الشيء مرتين ليس بحكيم. إذا سقطت شجرةً احتطب كل من أراد. الاشراد تجزع من الحكيم. ينبغي أن تكون المحبّة صادقةً لا بالكلام.

وقال: إذا أعطيتَ صاحب البحث قليلاً أخذتَ منه كثيراً. إذا عدلتَ أعانك الله تمالى. الرأي من الجنان جنانً. إنَّ المرأة مولاة من تزوج بها. أطلب الشرف والفضيلة واهربُ من الذَّم والرذيلةِ. الانسان أقدرُ الحيوانِ على الحيلة. إذا كان مذهبك العدل استعملت السُّنَّةَ. إنَّ البحث عسر الوجودِ. إهرب من الرجل الفاسقِ في جميع عصرك. السكوتُ يوجبُ الإقرار. ليس شيء أرخى من الملوك وإن كان خيرهم. النَّعمةُ عينٌ ترى كلَّ شيءٍ. الخير يكثرُ في الناس من استعمال التعب.

إنَّ الحكماء يفكرونَ في الأمورِ بالليل. إصبرُ على الحــزن والمضرَّةِ صبــراً

شديداً. انتقم من الأعداء نقمةً لا تضرُكَ. كن حسن الجرأة ولا تكن متهوراً. أعِدُ أبداً ما يُحتاج إليه لوقت كبرك. إن الجوع والفقر يقطمان العشق. العشق مع الشبع لا مع الجوع. الرُجُلُ الخيِّرُ محبُّ قلَّ ما يجدُ الأمانةَ في النساء. الرجاءُ غلب على كثير من الناس(۱). من يرى رأياً رديناً ويفعلُ فعلاً حسناً. إذا لم تُصدق الأعداء لم تنلك مضرُةً. إنَّ الله تعالى سميعٌ لدعاء الحقّ. إن كانت لنا أموالُ صارت لنا أصدقاءً. من صاحب السكوت يُستهان به. عبد المنزل هو ربُّ المنزل وحده. من الناس من يبغضُ المحسن إليه. إذا كنت مبناً فلا تذهب مذهب من لا يصوت. إن كنت مبناً فاعمل عمل من يموت. الصالح من الناس حسن الظن عند الشدائد. وجودُ الحكمةِ لا يكون إلا بعقل . لن يكسب الإنسان الحسنة إلاّ بالنعب. يحسن عيشك إن قهرت بعقل . لن يكسب الإنسان الحسنة إلاّ بالنعب. يحسن عيشك إن قهرت الرجل تفسد المنزل. إذا تزوّجت فاطلبِ المرأة التي تعينك على الأمور. إنْ الرجل تفسد المنزل. إذا تزوّجت فاطلبِ المرأة التي تعينك على الأمور. إنْ الحياة اللذيذة لا تنهياً للفاجر الشوه. من حاول إفساد امرأة مزوجةٍ فهو خارجٌ من الحرية.

إن البطن إذا شبع قليلًا، وأكثر الهرب من الخلق الرَّدي، ومِنَ الربع القبيح أمَّا أن لا يتزوج أو يتزوج فيصونها الزمان على أخلاق الناس، أمَّا أن لا يلمب بالرَّدى ويحتمل ما يأتي البحث. السكوت أمثلُ من القول بما لا ينبغي. إنَّ الحمق يجلب السوءَ على الناس. إن الطبيعة كونت جميع الأشباء بإرادةِ الرَّب سبحانه. المادة آله من لا يفعل شيئًا من الشَّرُ فهو الإلهي، يريدُ بالإلهي الشريف كالملائكةِ الوالدين آلهةً كبارُ عند من يعقل. الحسد غالبً على أكثر طباع النساء. أحسن على من يقدرُ على منفعتك. مساعدة الأشرار على فعلهم كُفرٌ بالله عزَّ وجلٌ.

<sup>(1)</sup> أ: ح. ن. : ومن الناس.

### 31 ـ أخبار سولون واضع شرائع أثيس

كذا خلف سُولون بن اكسكا سطيدِس الحكيم كُتُباً كثيرةً فيها علمُ الصالحاتِ ممتلتةً من المواعظِ، وهو جَدُّ أفلاطون لأمّه، وكان من أهل أثينا من مدينةِ الحكماء في الزمان الذي انتقل المُلك إليها. وهو واضع الشرائع لهم التي نقض بها نواميس دارقون المارق، ولم ينقض النواميس التي جاءتهم من قويليكس، ووضع كتاباً فيه الأشعارُ المنشطةُ إلى مناحرة الحروب، يحرُضهم به على قتال الأعداء لحاجةٍ كانت إلى ذلك.

وكان سولونُ أحد الحكماءِ السبعة اللذين كانوا في وقتٍ واحدٍ، وهم: ثاليس وسولون وبيطاقوس وبارياندروس وجيلون وقيلاولوس وبيلُس.

وأنكر قوم على بيطاقوس وبارياندروس، وجعلوا مكانهما أنسيمانيدوس الأقريطي وأباريس الأسفوني، وقيل إنهم تسعة، وأضافوا إليهم أناخارسيس الذي من سقونيا وموسى الذي من حيفا، وإنما حسبوا سبعة فأسقطوا منهم الاثنين لما أذكره وهو أن أحداثا وقفوا بصياد فدفعوا إليه منقوشاً ليلقي شبكته في الماء(١) فأصعد طربنوداً من ذهب فاز مع الصياد عليه، ومنمهم إيّاه، واحتج عليهم بأنه، إنما باعهم سمكة، ولم يبعهم طربنوداً من ذهب، واحتجوا عليه أنه شرط على نفسه أن ما يبطلع لهم بختهم، فلما طالب المشاجرة اتفقوا على أن يأتوا إلى الله عزَّ وجلُّ، فلما أمرهم انقذوه، فأوحى إليهم أن ينطلقوا إلى أحد الحكماء السبعة، ويقبلوا حكمة فيه، فأتسوا بالطربنود بدءاً إلى ثالس فرج به إلى بيلس الحكيم.

وأخبر بأن قبال هو أحكمُ منّي، فبعثه بيلُس إلى الحكيم الثالث، فأرسله الثالث إلى الرابع فلم يزل كلُّ واحدٍ يبرسله إلى الأخر حتى جباز على السبعة الحكماء، فردَّهُ السابع إلى ثاليس، فأجاب بأن يُجعبل في هيكل الله تعمالي،

<sup>(1)</sup> أ: ح. ن. : فما أصعدتُه في بختهم كان لهم، فأخذه منهم وطرح شبكته في الماء.

فجعلوه في هيكل قولون الذي بداليس، فصارت سابقةُ الطربنودِ للسبعة الحكماءِ الذين مرَّ على أيديهم، فأمَّا الأخران اللذان لم يتفقا معهم في هذا المعنى فأفردوا بفضيلة ثاليس.

وذُكِرَ عن سولون أنه كان ليناً، لطيف الكلام، حتى كساه أهل ابياس المفرج، وسار إلى مصر، ولبث بها حيناً، وسمع فيها من الكهنة حكماً كثيرةً جداً، وتعلم منهم أشياء غامضة، وكان يقول: لا يزال المرء متعلماً ابداً، وتوفّي بارض غُزية هارباً في ولاية لبينطواطوس أ، وكان أبيض، أشقر، أزرق العينين، أقنى الأنف، مستطيل اللّحية، خفيف العارضين، خميص البطن، منحني الاكتاف، حلو المنطق، قوي اللسان، على ذراعه الأيمن خال كبير، مات وعمره سبع وثمانون سنة، وكان نقش خاتمه على ما حكاه أبو الموفق: من وذك لشيء زال بزواله.

#### آداب سولون

قيل له: كم عمرك؟ فقال: الوقتُ الذي أنا فيه. وفي رواية أنه قال: ليلةً واحدةً. وكان من سُننه أن لا يباشر أجسادُ الأحرادِ أجساد الإماء مخافة أن يكون الأولادُ هُجناً؛ ومن سننه: إذا فرضوا للفارس أن يتفقدوا وقاره على فرسه، ويستعمل في الحرب من ثلاثين سنة إلى ستين، ثم بعده يستعمل في الحرس؛ وإذا أذنب الرجل رُفع إلى السلطان فتبتت ذنوبه في الشهر والسنة واليوم الذي يُذنب فيه، ثم إذا رُفع عليه شيءٌ بعد ذلك نُظر في ذنوبه ومناقبه، فإن فضلت مناقبه على ذنوبه قيمن يُعليمك ويقصت عنه يقتبل. وقال: إذا أرفتَ أن تعرف الخراة فاعرفه فيمن يُعليمك ويقصيك.

وقال: لبكن صديقكَ من خالفك في الهوى وأطاعك على الرأي.

وقال: عظَّموا ولاتكم واحذروهم ليحذركم من تكون عليهم فيطيعونكم.

<sup>(1)</sup> أ: ح. ن. : وكان جدًّا لأفلاطون الحكيم من جهة أمُّه.

وقال: يستعملُ الكِـذْبُ عند الفسرورة كما يستعمــل الدواءُ. وســاله رجــلُ ليشير عليه بالزواج أم لا، فقال: أيُهما فعلت ندمتَ.

وقال: من أراد أن يكون حكيماً فليعرف كيف الصناعة الفكرية حتى يعرف صواب طريق الفكرة ومذهب سلوكها إلى علم الأمور، فإذا عُرف ذلك أبصر من أين تثبت الأمور ومن أين لا تثبت فإذا وصل إلى هذه السرتبة حصلت له صناعة (۱) الصناعات العلمية حتى يستجمع عنده الأوائل ويعرفها، ثم هو يقوى بالفكرة، ويستنبط بما ظهر ما خفي، وعنده صواب طريقة السلوك بالتفكير، فضاية الحكيم معرفة صناعة الصناعات كما ذكرنا، وينبغي للناظر في الصناعات التي تقدّمت الحكماء في نظمها ورسمها أن يكون نظره فيها بحذق طريقة القياس المصيب، لا بمعرفة تلك الأشياء لانفسها فاعرف هذه الطريقة.

وقال: العالِمُ مصنوعُ على أن يمُدُّ بعضُه بعضاً ويستمـدُّ بعضه من بعض ، والغايةُ المطلوبة في ذلك البقاءُ الدائم .

وقـال: ليس بين الخـالق والمخلوقِ فصـلٌ بـالــزمـان إنمــا هــو في العلَّة والمعلول، وعلَّةُ صبب الموتِ في العالم بقاءُ الكلِّ.

وقال: كلَّ علم آمَنَك من خوفٍ مكروو فهو كنزٌ من الكنوز. وقـال: كلُّ صانع ينفي عن نفسه بالعلل العقلية فهو المستحقُّ لنسبة تلك الصناعـة إليه ولكل صناعةٍ صانعٌ فيلسوف.

وقال: في العواقب يُستفاد علم التجارب.

وقال: من صنع خيراً فلْيَنَجَنُّبْ خلافه وإلَّا دُعيَ شرِّبراً.

وقال: فعل الجاهل في خطابه أن يَـذُمُّ (2) نفسه، وفعـل الأديبِ أن لا يذُمُّ نفــه ولا غيره.

أ: ح. ن.: فهو في علمه بصواب طريقته الفكرية يحتاج في النظر في أوائل الصناعات.

<sup>(2)</sup> أ: ح. ن. : خيره وفعل طالب الأدب أن يلم.

وسُشِلَ: أَيُّما أحمد في الصبي: الحياءُ أم الخوف؟ فقال: الحياءُ لأنَّ الحياء يدلُّ على عقل والخوفُ يدلُّ على لوم .

وقال لابنه: إذا أردَّتَ أمراً فلا يجمع به هواك، وإستشر فإنَّ الرأي يصدق والمشورة ترشد.

وسُئِلَ: ما أصعبُ الأشياءِ على الإنسان؟ فقال أن يعرف نفسه ويكتم سرّهُ، وفي نسخةٍ أخرى أن يعرف عيب نفسه وأن يُمسك عمًّا لا ينبغي له أن يتكلّم به. وكان له نواميسُ حسنةً وسننُ شريفة، منها أن الحكيمَ لا يشرب إلاّ دونَ السكر، وإذا مات الملك لا يخرج في السوقِ، ويُترك ثلاثة أيام، وإذا تولَّى الملك كذلك إلاّ أنهم يشتغلون باللذات فرحاً به.

وقـال: أصعب الأشياء أن تعـرف نفسك، وتكتم سـرُك، وتمسـك عمّـا لا ينبغي أن يُتكلِّم فيه، وطالب ثار الدنيا جاهلٌ، لأنه لانهاية له.

وقال: الذي هو أحدُّ من السيف لسانُ الرجل الفصيح.

وقال: أنفع الأمور وأقرَّها لأعينهم القناعة والرضى، وأشقُها عليهم وأمضُها الشدَّة والسخط، فإن أفضل ما يصيبه الإنسانُ السرور الذي هو ثمرةً كلَّ فائدةٍ تصل إليه، وإنما يكون نيلُ السرور(ا) بالقناعة والسخط ولا السرور والحزن.

وقال: أحسنُ ما عوشر به الملوك البشاشةُ وتخفيفُ المونةِ وقلَّةُ الخلاف.

وقال: المالك للشيء هو المسلّطُ عليه، فمن أراد أن يكون حُرّاً فلا يهـوى ما ليس له وليهرب منه وإلاّ صار له عبداً.

وقال: لا يضبطنُ الكثير من لا يضبط نفسه الواحدة.

وقال لبعض تلامذته: دع المزاح فإنَّه لُقاح الضغائن.

وقال: ليس فضائل الرجل ما ادَّعاها لنفسه لكن ما نسبها الناس إليه من أفعاله التي تظهر لهم منه.

<sup>(1)</sup> أ: ح. ن. : والخير والرضا وكان الحزن بالشرّ والسخط ولا تجتمع القناعة.

وسُيْلَ عن الجواد فقال: من جاد بماله وصان نفسه عن مال غيره.

وقال: ليس بِحُرِّ الغافلُ عن صديقه لأنَّه إن كان فـاضلاً فـاتنهُ صحبتـه وإن كان صفيهاً حمى جانبه من السفهاء وارتاض باحتماله.

وسُئِلَ لم لا تذكر في سُنَّتِكَ عضوبة من قتـل أباهُ؟ فقـال لم أظنَّ هذا شيشاً يكون.

وسُئِلَ كيف تُتَّخذ الأصدقاءُ؟ فقال: أن يكرموا إذا حضروا ويحسن ذكرهم إذا غابوا.

وقال: النفس الفاضلة ترتفع عن الحزن والفرح لأنَّ الفرح إنَّما يعرض إذا نظرت إلى محاسن شيء دون مساوى، والحرنُ بأن ترى مساوى، شيء دون محاسنة، والنفس الفاضلة تتأمَّلُ كليَّة الشيء فتتساوى فضائلُه ورذائلُهُ في هذا العالم، فلا تغلب عليها إحدى هاتين الحالين.

وقال: الذي يطلب شيئاً ليس له نهايةً جاهـل، والله تبارك وتعـالى ليس له نهاية؛ وأصيب بابنه فجمـل ببكي، فقال له رجل: ومـا ينفعُ البكـاءُ؟ فقال: فمن هذا أبكي. وكان لا يستحلُ أن يدّخر أكثر من قوتِ يوم واحدٍ.

وقيل له: إن الملك يُبغضك، فقال: وأيُّ ملكِ يحبُّ ملكاً هو أغنى منه.

#### 32 ـ أخبار زينون الأكبر

ابن طالو طاغورس، وكان من أهل الفاطيس، وتمييز كلام الأصغر عن كلام الأكبر متعلَّر، وكان له من التلاميذ أسادرقلس بن قبوما سدووس بن كباطيس، وكان أنباذوقلس متولياً لدرس زينون بعده، وكان أزينون مدَّعي رأي السبعة الذين يسمَّون ماعاريقي، وكان زينون كامل الأدب، شديدً الحماية، وخلَف كتاباً واحداً في علم الطبيعة، وكان عارض مارماندس في

<sup>(1)</sup> أ: ح. ن. : بعده وكان.

كلامه وقوله موافقاً لرأي زينون وغرضِه، وكان مذهبهما مذهب نوع الغوامض، وكان لاوفينوس(۱) الشونسطائي تلميذاً لزينون الحكيم، واجتمع هو وبرلعليمطس المنظلم وأنباذوقلس وشاليس وفرغورس(۱) وسقراطيس وذي مقراطيس على عهد زينون الحكيم، وكان في عهده دياغورليس المارق، وكان مقيماً بمدينة أطيقي، فلما تمادى في النفاق والكفر والتعطيل طلبه السلطان والحكماء ورؤساء أطيقي ليقتلوه، وبدل السلطان وهو يضاربُ الأركون، وأمر فنودي في الناس؛ من قدر على ديوغورليس ليس الذي من سيلون فقتله فجائزته بدرة، فبلغة ذلك، فرحل إلى أرض أحيانا إلى مدينة اسمها بالين فسكنها.

وحدثت حروب بين أهل أطيقي وأهل الأموسا، وطالت، فاشتغلوا بالحرب عنه، تُوفّي بعد ذلك أربعاً وخمسين سنة.

وأصيب له بعد موته كتابٌ مكتوبٌ بلغة أهل أفريقيا مملوءاً مباحث(٥) في الأمور الإلهية، وكان زينون شديد العصبية عظيم الأنفة لأهل خاصته، وكان له أصدقاء وأخوان بمدينة سورواقوسا، اعتدى عليهم بالروحوش الأطيقي فازمع على حنفهم، فبلغ ذلك زينون، وانتهى إليه قِصَّتُهم فأنجدهم بفرسان وبنفسه وبسلاح كثير، وتوجّه إليهم وهم غافلون، فبلغ خبره إلى بالوحوش، فجمع جنده، وسار إلى محشوده، فهجم عليه حتى أخذه، فأمر به أن يعذب عذاب من خالف السلطان، فأبدى من نفسه الشجاعة والصبر، وجعل بالوحوش يتهدّده ويتواعده بأشد إن هو لم يُطعهُ وطاع أصحابه، فقال له: اعلم يا هذا، أنه لا طاعة لشيء من المكاره أن يضطرني إلى العمل بشيء من القبائح وأصبر واتجلد ولا ينل بأسحابي، ونقول عنهم ما يُجْدِيهِ السبيل إلى قتلهم وأصبر واتجلد وللسبيل إلى قتلهم

<sup>(1)</sup> أ: ح. ن.: لارفسوس.

<sup>(2)</sup> أ: ح. ن. : وطوويرقليطس.

<sup>(3)</sup> أ: ح. ن.: مفاحش.

<sup>(4)</sup> أ: ح. ن. : أحد من أخواني بسوء إنما أراد بالوحوش أن يستطرد ليعجّل بأصحابه.

لأنَّ أهل سورواقوسا لما هاجوا على بالوحوش وقوَّاهم زينون بالرجال والسلاح طلبه وأخذه لأنَّه توهِّم عليه طلب الرشاسة، فلمَّا ألمُّ عليه عضَّ زينون على لسانه فقطعه ومضغه ورمى به إلى بالوحوش مؤنساً له ممَّا سأله من النقول على أصحابه، فبسط العذاب عليه إلى أن مات، ولم يُقرَّ بأنَّ أحداً كان شريكاً له ولا معيناً له على إعطاء السلاح، وطلب الحرب، وقال مرتجزاً بشعره وهو يُعذَّبُ: ما أحوج الفضيلة في أهودٍ كثيرةٍ إلى معونة سعادة البحث.

وكان زينون رجلاً معتدل القامة، أخنس الأنف، حسن الصورة، على حدَّهِ خال، أدعج العينين، عظيم الهامة، معتدل اللحية، سريع الالتفات، رافعاً وأسه إلى السماء، كثير الكلام، ذا أدب كثير، حلو النطق، رزين العقل، بطيء الحركة، إذا مثى لا يُلحقُ(ا) يوجد بيده عصا تُثنى كصورة المقصّ، مفصصّ بعاج وزمرد، مات وله ثمان وسبعون سنة

#### آداب زينون

وقال: الموت راحةً، ونظر إلى إنسانِ قد صرف همَّته إلى صنعته فقال له: إن لم تهلك الصنعة أهلكت عنه.

وحُكي عنه أنه قبال لتلاميذه: إن ذهب منكم شيءٌ فلا تقبولوا ذهب منّيا، ولكن قولوا رددناه، لانه لمبو كان لكم لكنتم مبالكيه منبذ كنتم بل متّعبوا به إذا كان عندكم، والإنسان الساكن في الدار إذا نزل فيها فهي له بيت، وإذا خرج منها فهو غريب منها.

<sup>(</sup>۱) ا: ح. د. : بسرمته.

وقال لتلميذ له: أكثر من الإخوان فإنهم شفاة للنفوس.

وقيل له: ما النوم؟ قال: راحةً من التعب وملائمٌ للموت.

وقال: لا ينبغي للرجل أن يتنزوَّجَ إمرأةً حسنةً، فإنَّه يكثر عُشاقها وتنزهو على زوجها.

وقال: النوم موت قصيرُ والموت نومُ طويلُ.

وقال له بعض المعلوك: عِـظني، فتناول شــربةَ مــاءٍ وقال: لــو مُبَعَتْ هذه، وعظُمَ عطشُكَ، بماذا كنت تشتري فقال بنصفِ(١) مُلكي. قــال فما الفخــر في مُلكٍ لا يساوي شربةَ ماءٍ.

وقال محبَّةُ المال بدءُ الشرور، وذلك أنَّ سائر الشَّر معلَّنُ بمحبَّةِ المال. وجـاءَهُ رجلٌ فـاعلمه أنَّ ابنـهُ قد تـوفي ولم يكن له ابنٌ غيـره. فقال: لـمَ تذهبُ عليٌّ إنّما أنا ولدتُ ولداً ميناً لا غير ميتٍ.

وقال: لا تَخفُ موت البدن ولكن خف موت النفس. فقيل له: لِـمَ قلت ذلك والنفس لا تموتُ. فقال: إذا انتقلتِ النفس الناطقةُ من حدَّ النطق إلى الحدِّ البهميِّ، وإن كان جوهراً لا يبطل فإنها قد ماتت من الميش العقليِّ.

ورأى فتى على شاطىء النهر مهموماً محزوناً على الدنيا، فقال له: لو كنت في غاية الغنى، وأنت راكبٌ في البحر وسط اللجَّة، وقد أشرفت أنت ومالك على الفرق، هل كانت غايتُك إلاّ النجاة بنفسك؟ فقال له الفتى: نعم، قال: وكذلك لو كنت ملكاً، وقد أحاط بك عدو، ومن يريدُ قتلك، هل كانت غايتك إلاّ النجاة؟ قال: نعم، قال زينون: فأنت الملكُ وأنت الذي نجوتَ من البحر، فاقنعُ بما أنت عليه وتعرزُ. قال: فتمزى ذلك الفتى بما صمع من قوله ووعظه().

 <sup>(1)</sup> أ: ح. ن. : قال لو شربتها وعسر خروجها بماذا كنت تشتري فقال بنصف ملكي.

## 33 ـ أخبار الإسكندر ذي القرنين

هو ابن فيلبس الملك ابن افطس الملك، وكان ملك فيلبس سبع سنين، وكان سبب قتله أن رجلاً من عظماء أصحابه بُقالُ له فلوس عشق امرأته أم الإسكندر فراسلها واستمالها فامتنعت عليه فعمل على أن بقتُل فيلبس"، فأرسل فيلبس عسكراً مع رجل من أصحابه لمحاربة سريطيون بن فيلاطوس، لأنّه كان قد عصاه وبعث عسكراً آخر مع ابنه الاسكندر إلى مدينة سفراقوس لمحاربة أهلها لعصيانهم أيضاً فلما رأى قلوس تقرق عسكر فيلبس عنه طمع فيه وأزمع على قتله، فجمع من وافقه على غرضه من الرجال، ووثب على فيلس، فغصربه ضربات كثيرة بالسيّف، ومنعه الناس عنه، فسقط فيلبس فيد، وهيّد، وهاج أهل البلد وجيشه وافتتن البلد.

ووصل الاسكندر في ذلك الوقت، فسمع الجلبة، فسأل عن حال الناس فأخبره بحال أبيه، فدخل مسرعاً، فوجد أبياه مشرفاً على التلف، ووجد أمّه أسيرةً في قيد قُلوس، فهم أن يفسربه بسيفه، وخشي على أمّه لتشبّته بها، فقالت له: فه تعالى اقتله ولا تتوقف بسببي، فضربه الاسكندر بسيفه حتى قارب التّلف، ثم تركه صريعاً، ومضى إلى أبيه وبه رمق، فقال له قم أيّها الملك، فخذِ السيف واقتل عدوّك، وخذ ثارك بيدك، فقام فيلبس، فقتل قلوس، ثم مات فدفه الاسكندر وملك بعده.

وكان فيلبس يؤدِّي إلى دارا بن داراب ملك الفرس من البيض المعمسول بالذهب في كلَّ سنة عدداً معلوماً، ووزناً مقدَّراً إتاوة يحملها إليه ويستكفُّ بها أذاه، وكان قد أسلم ابنه الاسكندر إلى ارسطاطاليس، ووصاه بتعليمه وتأديبه، فعلَّمهُ وتُقَفَّدُ<sup>(1)</sup> فكان خلاماً له همَّةً وذكاة وعقلٌ ونفسٌ شريفة.

فلما حضرت فيلبس الوفاةُ أحضر ابنه الإسكندر، وجدَّد لـه البيعة، وتقـدُّم

<sup>(</sup>۱) آ: ح. ن. : وادُّبه .

بعقد الاكليل على رأسه، وأجلسه مجلس الملك، ودخل عليه القواد والجنود، فسلموا عليه سلام الملوك، ثم دعا أرسطاطاليس وسأله أن يعهد إلى ابنه عهداً بحضرته داعياً له إلى مصلحته، وعزّ للملك عن فراق الدنيا، فأجابه إلى ذلك وكتب له العهد الذي أوَّله: ليس الأمرُ بالخير باسعدَ من المطيع ولا المتعلم بأسعدَ من المعلم، وهو عهد موجودً في أيدي الناس، واشتدت عليه، ثم قضى نحبه.

فقام الاسكندر في الناس، فقال أيها الناس إنَّ ملككم قد مات وليس لي عليكم ولايةٌ ولا إمارة، وإنَّما أنا رجلٌ منكم أرضى بما رضيتم، أدخل فيما دخلتم، لا أخالفكم في شيء من أموركم، فقد عرفتم ذلك منِّي في حياة والدي وإني آمركم بتقوى الله عزَّ وجلٌ والتمسُّكِ بالطاعة ولزوم الجماعة ()، فملكُكُمُ أطوعكم لربِّه تعالى، وارفقكُم بالعامة، وأعناكم بأموركم، فقد عرفتم ذلك مني، وأرحمكم لمساكينكم، ويبذلُ نفسه في صلاحكم، ولا تشغله الشهواتُ عنكم، وتأمنون شرَّه وترجون خيره، ويباشرُ قتال عدوَّكم؛ وهي خطبة طويلة.

ولما سمعوا قوله تعجّبوا منه ومن رأيه ونظره فيما تنظر فيه الملوك قبله، فقالوا له: قد سمعنا قولك، وقبلنا مشورتك ونصحك لعامّتنا، وقد وليناك أمرنا، فعش الدهر علينا ملكاً مسلّطاً، لا نرى أحداً من أهمل الدنينا أحقً بالملك منك.

ثم قاموا إليه فبايعوه ووضعوا التاج على رأسه، ودعوا له بالبركة، فقال لهم الاسكنـدر:قد سمعت ثنـاءكم عليَّ وسـروركم بتمليككم إيّـاي عليكم، وأنـا أسأل الذي وهبنا منكم المحبَّة وأثبت في قلوبكم(").

ثم كتب إلى عمسال مملكته وصاحب كل ناحية: من ذي القرنين

أ: ح. ن.: طاعني أن يلهبني العبل بطاعته ولا تشغلني بشيء من شهوات الدنيا وزينتها عن صلاحكم.

الماقدوني، إلى فلانِ بن فلانِ: الله تعالى ربّي وربّكُم، وخالقي وخالقكم، وخالقكم، وخالقكم، وخالق وخالقكم، وخالق ما نسرى من السموات والأرض والنجوم والجبال والبحار، وقذف في قلي معرفته، واسكنه خشيته، والهمني حكمته، ودلّني على عبادته، واستحنّ ذلك عندي بما أبندىء به وتصييره إياي من البشر الذين يتخيرُ منهم النجباء، ويصطفي منهم الأصفياء، فله الحمد على ما تقدّم إليّ من إحسانه وحسن صنعه، وإليه أرغب في تمامه.

وقد علمتُم ما كان عليه آباؤنا وآباؤكم من عبادة الأوثان دون الله عزَّ وجـلَّ، وإنَّها لا تنفع ولا تضرُّ ولا تسمع، ولا تبصر، وإنه ينبغي لمن عـرف وعقل أن يستحيي لنفسه من عبادة وثنٍ أو صـورةٍ يتَّخذها، فانتهـوا وارجعوا إلى معـرفة ربُكم تعالى، واعبدوه ووحُدوه فإنَّه أولى وأحقُّ بذلك من هذه الحجارة.

وهي خطبةً طويلةً، وكتب إلى جنده يعمرُفهم بسيرته ومقصده، وينهضهم إلى قتال عدوُهم، وإلى الدعاء إلى التوحيد والعدل، فمن خالفه وخالفهم في ذلك حاربوه.

ونفذت كتبة إليهم، فتحرَّكَ أهلُ مملكته فاجتمعوا إليه مستعدَّين فأمر لهم بالأرزاق، ورتب الرجال، فرأوا من جزالة رأيه وسموَّ همّته وسماحة نفسه، وتركه الاحتصاص بالأموال دونهم شيئاً لم يروَّهُ من غيره مع تواضعه وحسن خلقه وقربه من المساكين والضعفاء، ورحمته لهم، وشدَّة غضبه في باب الله تعالى، وعظيم هيبته، فتقرَّر في نفوس الناس أن سيكون منه أمرُ عظيمٌ، فلما ملك وقوي واستقامت له الأمور، بعث إليه دارا يُطالبه بأداء ما جرى الرسمُ بأدائه من الإتاوة.

فكت إليه الاسكندر إنّي قد ذبحت تلك الدجاجة التي كانت تبيض ذلك البيض، وكان اليونانيون في الحين الذي ملك فيه الإسكندر طوائف كثيرة لا يجمعهم ملك واحد، فجعل الإسكندر يعرّف ملوك قومه حتى جمعهم وملك عليهم، وهو أوّلُ من جمع اليونانيين على ملك واحد، ثم نازعته نفسه إلى

غزو ملوك المغرب جميعاً، فغزاهم وظفر بهم، وملك المغرب بـأسره(١) ثم سار إلى الشام، وسار منها إلى أرمينية.

وبلغ دارا خبره، وكتب إليه: من دارا الملك إلى أهل طبرس، أمّا بعد، فقد بلغني خروج هذا اللص المارد في من جمع من اللصوص بين أظهركم، فخذوا أصحابه، فاقذفوا بأسلحتهم ودوابهم في البحر وأتوا إليَّ باللَّصَ رئيسهم، فإن ذلك يعجزكم لجلدكم وحزمكم وكيدكم، وإنما هذا غلامُ روميًّ حقيرٌ، فما عذركم عندي إن أخرتم ذلك؟

ثم إن ذا القرنين خرج حتى نزل(2) نهر أسطوخوس، فبلغ ذلك دارا، فكتب إليه: من دارا ملك الملوك، ملك الدنيا الذي يضيء مع الشمس إلى ذي القرنين اللص، أما بعد، فقد علمت أن ملك السماء جعلني ملك الأرض، وأعطاني الرفعة والتصرف والمزّ والكثرة والقوة، وقد بلغني أنبك جمعت لصوصاً، وأخذت نهر اسطوخوس لتفسد في أرضي، وعقدت التاج وملّكت نفسك، وهذا لعمري من سفه الروم معروف، فارجع إذا نظرت (3 إلى كتابي هذا غير مُؤاخذ بسفهك، فإنّك غلامٌ حقيرٌ ليس مثلي جازاك، وابن على نفسك وبلادك، وإلا فلست أول مشؤوم على بلاده، وقد بعثتُ إليك تابوناً مملوهاً ذهباً لتعلم كيف كثرته عندنا، وقورتنا به على من نريد، ولكن لتعلم أنك عندي عدلها وعدل سمسم، لتعلم أن عندي عُددً كثيرةً (4) وقرة لائك صبي .

ووجُّه بالكتاب مع رسله، فلمًّا وقف عليه الاسكندرُ أمر بهم فكُتُّفوا وجُرُدوا، ودعا بالسيفِ كأنّه يريد قتلهم، فقالوا: يا سيدنا من رأيتَ من

 <sup>(1)</sup> ثمَّ سار إلى مصر وبنى الإسكندرية في السنة السابعة من ملكه على البحر الاخضر وسمَّــاها باسمه.

<sup>(2)</sup> حرج مزل حتى: وكذاه في وأه، والصواب: ما أثبتناه.

<sup>(3) -</sup> أَ: حَ. آنَّ: الروم . (4) - خُلَدُ كثيراً: «كذا» في وأه والصواب: خُلَداً كثيرةً .

الملوكِ قتل الرَّسلَ، هذا لم يفعله أحدٌ قبلك، فقال لهم الإسكندرُ: إن صاحبكم يزعم أنّي لعنَّ، ولستُ ملكاً، وأنا أفسل بكم فعل اللصوص، فلا تلوموني ولوموا صاحبكم الذي عرضكم لي وأنا لعنَّ، فقالوا له: يا سيَّدنا إنَّ صاحبنا لم يعرفك، ونحن قد رأيناك، وعرفنا ما أنت عليه في نفسك وفضلك وكرمك، فاردُد علينا نفوسنا، وامننَّ علينا، فإنَّا نخبرُ دارا بما رأينا، ونكون من شهودك، فقال: أما إذاا افإنِّي قريب عند الخضوع بعيدٌ عند التعرُّز، فحلُ شاقهم ودعا لهم بالطعام فأكلوا.

وكتب إلى دارا: من ذي القرنين بن فيلبس الملك إلى اللذي يسزعُمُ أنه ملك الملوك، وأن جنود السماء هائنةً، وأنه إلَّهُ وضوءُ الدنيا، دارا بن دارا، أمًّا بعد، فكيف يحسن ممَّن كان يضيء لأهل الدنيا كإضاءةِ الشمس أن يهابّ إنساناً حقيراً ضعيفاً عبداً مثل ذي القرنين، فلا تنظنُّكَ بِا هذا إلَّهاً، ولكنك إنسانٌ مُشرَفُ أملي لبك فطغيتَ، ولا تبري أن الله تعالى يُبولي الملك والغلبةَ من يشاءً، وإنسانٌ ضعيفٌ طاغ تسمَّى باسم الإله الذي لا يموت، ولكن حقُّ له أن يغضب على من تسمَّى باسمه وتسلُّطَ على عبده، وكيف يكون إلها من يموتُ ويبلى ويذهبُ سلطانه، وينزل دُنياه لغيره، ولكنُّك الذي من ضعفك، وأنَّمك لا تطيقُ مناولة ذي القبُّوة والبأس والنجدةِ، وأنا سائرُ إليك لقتالـك ولأفيك بمثل من يلقى به الملك الذي كُتب عليه الموت، لأني إنسانُ الموتُ في عنتي، وأجلى أتِ، ولا أرجـو النصـر إلَّا من إلَّهي الـــذي خلفني، عليــه توكُّلْتُ وإيَّاه أعبُدُ بكثرة ما أوتيت من الذِّهب يظهرني عليك، فقد أعلمتني في كتبابك بكشرة ما أوتيت من الـذهب والفضة والكنبوز ما بنيا إليه حياجة، فبلا يخلفني عن طلبه حيث كان، وبعثتُ إلى بـدرَّةٍ وكوَّةٍ(2) وتـابوت ذهب؛ فـأمَّـا الـنُّدُّةُ فَإِنِّي سَـوْطٌ بعثني الله عليكم لأذيقكم بأسـهُ، وأكونَ لكم ملكـاً ومؤدَّبـاً وإماماً؛ وأمَّا الكثرةُ فإنَّى أرجو أن يجمع الله لي ملك الأرض باجتماع الكثرة

<sup>(1)</sup> أ: ح. ن. : خضعتم وسألتُم فإني مجيبكم ومشققكم لتعلموا عطفي ورحمتي .

<sup>(2)</sup> أ:ح.ن.:كثرة.

في يدي؛ وامًّا التابوتُ فإنَّه طائرُ عجيبُ ورسوخٌ في نصرِ الله إيَّاي عليك لأنَّ التابوت خزانةً من خزانتك مملوءةً ذهباً، فهذه صلامةً تحوُّل خزانةٍ من خزائنك إليَّ، وأمَّا السمسم فعددٌ كثيرٌ، ولكنه ليَّن المجسَّة، مأكولُ، ليست فيه كراهةً ولا زكاية، وقد بعثتُ إليك من خردل بقفير فلُقْ طعمه واعلم أنَّك علوتَ في نفسك، وسطوت في سلطانك، فظننتُ أنَّك أرعبتنا بما ذكرت من غِرُّتك، وأرجو أن يُضعفك الله تعالى(١) وأن يظهرني بثقتي به، وتـوكُلي عليه والسلام.

وختم كتابه، ودفعه إلى الرُسل، وأمر لهم بالذهب الذي كان دارا بعث بـه إليه.

فقدم عليه رسُلُهُ؛ وقد واقع ذو القرنين خليفه دارا بأذربيجان فهزمه، فقـدم على دارا مهزوماً، وأمر الإسكندر بقتلى فارس فدفنها.

ثم ارتحل إلى الجبل فافتتح به مدائن كثيرةً، وفرض لبعض أهلها، فاتبعوه، وارتحل إلى حبل طواس، ثم إلى مدينة فيلا ثم إلى مدينة قوم ايليون ثم مضى إلى ماقدونيا، وكان رجوعه لأجل وجع أنه، فوجدها قد برأت، فسكنت نفسه لذلك، وارتحل إلى يَذَلا فغلقوا الأبواب، فأمر بإحراقها بالنار، فنداوه: ياذا القرنين، إنّا لم نغلقها لقتالك، ولكن خفنا أن يبلغ دارا أنا فتحناها لك فيها فيهلكنا، فقال لهم: افتحوها فإني غيرُ داخلها حتى ينصرني الله عزَّ وجلَّ على دارا فلا تخافوا، فقد علمتم وفائي بعهدي وصنعي إلى من دخل في طاعتي، ففتحوا له الأبواب، وأخرجوا الطمام والملوفات، وارتحل منها إلى اسطيدوس وقطيداء، وهما على البحيرة المنتنة، ثم ارتحل منها إلى فيدطُوس ثم ارتحل إلى الناس.

ثم رحل حتى أتى دارا، وكانت لهم وقعةً عظيمة التحموا فيها من طلوع الشمس إلى انتصاف النهار، وسالتِ الدماءُ سيل الأودية، واشتغل أصحاب

<sup>[1]</sup> أ: ح. ن.: ويضمك بقدر ما رفعت من نفسك حتى يتسامع بك أهل الأرض.

دارا بالغنائم، وثبت الماقدونيين على حالهم، فلما نظروا إلى جهاته ورؤساء أصحابه وخيار أعوانه قد بادوا وأكثر من يقي جريع أو مشغول بنهب تخفّف في خاصته هارباً، واحتوى ذو القرنين على ما خلف، وأسر خلقاً كثيراً هارباً، فكان فيمن أُسِرَ ابنه(۱) وابنته وامراته وسار دارا هارباً حتى وقع على نهر كبير قد صار أعلاه جليداً، فعبر عليه واتبعه أصحابه، فانخسف بهم الجليد، فغرق أكثرهم، وسلم دارا، ومضى حتى دخل بيت الهند عائداً بها من ذي القرنين، ثم دبر راية وأمره، فقال: ما هي أقرب إلى النجاة من الدخول في أمان الإسكندر، فإنه كريم المفلرة، وافي المهد، فكتب إليه كتاباً يستمطفه ويتذلّل له ويسأله ان يرحمه، ويبعث إليه بابنه وابنته وصاحبته، ووعده أن يعطيه مافي كنوز فارس وخزائن آبائه، فلما قرأ الاسكندر كتابه نهض بأصحابه نحوه، وبلغ دارا اقبال الاسكندر إليه، فخرج هارباً فيمن بقي من أصحابه نحوه، وبلغ دارا اقبال الاسكندر إليه، فخرج هارباً فيمن بقي من أصحابه نحوه، وبلغ دارا اقبال الاسكندر إليه، فخرج هارباً فيمن بقي من أصحابه نحوه، وبلغ دارا اقبال الاسكندر إليه، فخرج هارباً فيمن بقي من أصحابه لهم ملك الهند(2)، ولحقه الإسكندر.

فلمًّا تراءى الجمعان والتقوا وثب بدارا صاحباه ووزيراة ليقتلاه ليُحصَّلا بذلك الحرمة عند الإسكندر، فعاتبهما دارا، وذكرهما جميلة وإحسانه إليهما، وأن لا يسفكا دمه لغيرهما، فإن ذا القرنين ملك، وإن تقرَّبتما إليه بقتلي لم تسلما لأنَّ الملوك تأخذُ بثار الملوك، فضرباه بسيفيهما حتى وقع عن فرسه، وأدركه ذو القرنين قبل أن يقضي فنزل عليه ووضع راسه في حجره، ونفض التراب عن وجهه، ووضع يده على صدوه، ثم قال وعيناه تدمعان: بإدارا قُمَّ من مصرعك وكن ملكاً على أرضك، وإلهي يا ملك لأمكننك ولأملكنك من مصرعك وكن ملكاً على أرضك، وإلهي يا ملك لأمكننك ولأملكنك طعمتُ من طعامك أيام حياتك، كأني رسول، فقمٌ غير مؤاخذٍ منك بما طعمتُ من طعامك أيام حياتك، كأني رسول، فقمٌ غير مؤاخذٍ منك بما سلف، ولا تجزع عند حلول البلاء من غيرهم فيأنَّ أهل النعمة والبلاء أصبرُ على البلاء منه، فقال دارا

<sup>(</sup>۱) ا: ح. ن. : وائه.

<sup>(2)</sup> أ: ح. ذ. : فور.

وعيناه تدمعان، وقد وضع يد ذي القرنين على وجهه وهو يقبِّلها0: ياذا القرنين لا تتكبَّر ولا تتجبَّر ولا ترفعن نفسك فوق قدرتك، ولا تركننُ إلى الدنيا، فقد رأيت ما أصابني، ولك في جبْرة أنت مكتف بها، فاحدر مصرعي، وتوق ما صيَّرني إليه المقدارُ، واحفظني في أمَّي فصيِّرها أمَّك في المنزلة، وامرأتي فصيَّرها بمنزلة اختك، وقد زوَّجْتُكَ ابنتي رُوشَنك، ثم وضع يده على فيه فمات، فأمر الإسكندر بدارا فغُسِلَ بالمسك والعنبر وكُفَّن بالثياب المنسوجة بالذهب.

ونادى المنادي في الروم والفرس، فاجتمعوا مشتملين بالسلاح، فكتبهم كتائب، وصفّهم صفوفاً، ثم أُمرّ بعشرة الف رجُل متسلّحة أن يمشوا أمام سريره، قد استلوا سيوفهم، وعشرة الف خلفه (أ) عن شماله، ومشى ذو القرنين في مقدّم سريره، ومعه عظماء الروم وفارس وساداتها، وسارت الكتائب والصفوف، ومشت الرجال على مراتبها، حتى انتهوا إلى حضرته، فجلس الإسكندر عندها، وأمر بدفنه فدفنوه، وأمر بالقبض على قاتلي دارا فأخذا وصلبا عند قبره، فلما رأى ذلك رجالُ الفرس ازدادوا له محبّة، فأمر جنوده أجمعين أن يمروا بين المصلوبين رجلاً رجلاً، ثم بعث إلى روشنك أعلمها ما كان من وصيّة أبها ومسألته له أن يتزوّجها، وعرض عليها ذلك، فأجابته، فأمر لها بمال فجهزّت وحُعِلَتْ إليه، ثم خلف على فارس أخا دارا وصيّد رأم مكان أخيمه، وملك على مملكة فارس تسعين ملكاً، وهم ملوكُ وسيّدرة مكان أخيمه، وملك على مملكة فارس تسعين ملكاً، وهم ملوك

وأحرق كُتُبُ دين المجوسية، وعمد إلى كتب النجوم والطّبُ والفلسفة، فنقلها إلى اللسان اليوناني، وأنفذ إلى بلاده، وأحرق أصولها، وهدم بيوت النيران، وبنى مدينة بالمشرق، ونقل إليها الناس من البلدان بأهاليهم

<sup>(1)</sup> أ: ح. ن.: ويقول.

<sup>(2)</sup> أ: ح. ن.: كذلك وعشرة ألاف من يمينه وعشرة ألاف عن شماله.

فأسكنهم إيَّاهـا، وسمَّاهـا مرجـالوس، وهي صدينة مـرو، وبنى مدُنـاً كثيراً. ووصل إلى الاسكندر في مسيرو لمحاربة ملوك الأمم كتاب أُمَّـه روقيا فقـرأه، فإذا فيه:

من روقيا أمَّ الإسكندر الضعيف المتألفاً اللذي بقوَّة البارى، تعالى يقوى وبقدرته قهر وبعزَّته استعلى، يابُنيَّ، لا تودع العجب قلبك فإنَّ ذلك مُرديك، ولا تدع للعظمة فيك مطمعاً فإنَّ ذلك يضمُك، يابُنيَّ، ذلَلْ نفسك واعلم أنَّك عن قليل تتحوَّل عمَّا أنت عليه، يابُنيَّ، إيّاك والشحَّ فإنَّه يُزري بك، يابُنيَّ، انظر الكنوز التي جمعتها والأموال التي حويتها، فعجَّل حملها عليَّ مع رجل مفرد على فرس جوادٍ.

فلمًا ورد عليه كتابُ أمَّه جمع من كان معه من الحكماي، فسألهم عن معنى ما كتبت إليه، فلم يجد ذلك عندهم ولا عرفوا ما أرادت، فدعا مُكاتبه، وقال: أتعلمُ في كل ما جمعناه، فاحص عدّته، واكتبُ ببلاغة، وبين فيه المواضع التي أودعناه ثم ختمه، وحمل رجلاً على فرس جوادٍ، وقال له: إمض بهذا الكتاب إلى أمِّي؛ ثم قال: إنما سألتني أن أبعث إليها بعلم ما اجتمع عندي من المال والمواضع التي أودعته فيها.

ثم ارتحل إلى فور ملك الهند، فسار شهراً في أرض مجهولة وعرة وحال، وكتب إليه: من ذي القرنين ملك ملوك الدنيا إلى فور صاحب الهند، أما بعد، قبان إلى فور صاحب الهند، أما بعد، قبان إلى يالله الذي لا إلّه إلاّ هو اللذي أيّدني بنصره، وأعرزني بالفتح، وحلاني بالفهر للأعداء؛ ومكن لي في البلاد، وبعثني نقمةً على من كفر به وجحده، فإني أدعوك إلى إلهي وإلهك وخالقي وخالق كل شيء وربّ كلّ شيء أن تعبده ولا تعبد غيره، فإنه قد استحق ذلك منك بما قد ملكك به على أهل ناحيتك، وفضلك على نظرائك من الملوك، واقبل نصيحتي وابعث إليّ بالأصنام التي تعبد وأدّ اليّ الخراج تسلم مني وإلا فاني

<sup>(1)</sup> أ: ح. ن.: إلى ابنها الإسكندر.

أقسمَ بالهي لاطانُ أرضك، ولاهتكنُ حرمتك، ولأخرَّبنُ بـلادك، ولاجملنك حديثاً، وقد رأيتُ ما صنع إلهي بدارا، وكيف أعانني عليه، فلا تعدل بالعافية شيئاً واغتنمها.

فأجابه بجواب فيه جفاءً وغلظ، فزحف إليه الإسكندر، وقد أعد ملك الهند الفيلة والسّباع الضارية على القتال، فرأى الإسكندر من ذلك ما هاله، وليس يدري كيف وجه المحاربة، وسأل أصحابه فلم يجد لذلك حيلة عندهم، ففكر مليّاً؛ ثم أمر بجمع الصّناع الذي(ا) معه، فصنعوا له أربعة وعشرين ألف تمثال على صورة الفيّلة على بكرات بحديد مجرّفة، وملاها حطباً وفحماً، وصفّها صفوفاً، وألبسها السّلاح، وأضرم في داخلها النيران، وزحف فور إلى الإسكندر بالرجال والفيّلة والسّباع، فبادرت الفيلة إلى تلك التماثيل يظنونها أناساً فلوت خراطيمها عليها فالتهبتِ النار فيها فأحرقتها، وكذلك السباع فولّت جميعاً على الإدبار فطحنتْ جنود فور وقتلتهم.

وحمل ذو القرنين وأصحابه بعقب ذلك، وقاتلهم إلى الليل، فلم يزالوا كذلك عشرين يوماً حتى تفانوا، وكثر ذهاب أصحاب ذي القرنين، فخاف وأشفق، ونادى: يافور ليس ينبغي للملك أن يورد جُنْده موارد الهلكة وهو يقدرُ على دفعها، وقد نرى فناء أصحابنا، فما يدعونا إلى هذا؟ فقال: نقتلُ أنا وأنتَ فمن قتل صاحبه غلب على مملكته.

فأعجب ذلك فور لأنه كان عظيم الخلقة، وكان ذو القرنين حقيراً، فمشيا جميعاً والصُّفوف قائمة، واستلاً سيفيهما، وأقبل فور مبتدراً، فلما قرب من ذي القرنين سمع في عسكره صيحة راعبة، فالتفت لينظر ما هي، فاغتنمها الإسكندر فضربه على كتفه بسيفه، فصرعه ووقع عليه، فلما رأى جنود فور هلكته أقبلوا على القتال تأسَّفاً وحزناً وحَنقاً بأشد ما يقدرون عليه، فناداهُمْ ذو القرنين: على ماذا تقاتلون وقد قتلتُ ملككم؟ فقالوا: لا نزال نقاتلك حتى

وكذاه في وأه، والصواب: الذين.

نرد مورده، ولا نلقي بأيدينا إليك تحكُم فينا بالقتل، ولكن نموتُ كراماً؛ فقال لهم الإسكندرُ: من وضع السلاح فهو آمِنٌ، فوضموا السلاح، فكف عن القتال.

ودخلوا في سلمه فأحسنَ إليهم، وأمر بجسد فور فطُيب وكُفِّنَ وفُعِلَ به ما يفعلُ بالملوك من الكرامة، وأحد أمواله وما كنان في أرضه من ذلك، ومن السلاح، وقبل إنهما لما التقيا قال له الإسكندر: أتستعينُ عليَّ وأنا أضعف منك؟ فغضب فور، وقبال: بمن؟ فقال له: بالفارس الذي خلفك؛ فالتفت فور، فزرقه بمزراق، فذبحه، فضالحوه، ثم خرج عليه ابنه، فقتله محاربة، ثم سار إلى البرهماتين لما بلغه من علمهم، وجمعهم. فلمًا بلغهم مجيئه أنفذوا إليه جماعةً من علمائهم، وكتبوا: من البرهماتين البشر إلى ذي القرنين، إن كنت إنما أتبتَ لقتالنا فليس عندنا ما تقاتلنا عليه، فارجع فإنا مساكين، وليس لنا إلا الحكمة الأوغب إلى الله تعالى ولا دُنيا نعطيكها.

فلمًّا قرأ كتابهم، أمر أصحابه بالوقوف، وسار إليهم في عصبة يسيرة، فلمًّا دنا منهم رأى قوماً عُراةً مساكنهم المطالُ والمغاورُ، وأبناؤهم ونساؤهم يجتنون البقل، فساءلهم، ومرَّتْ بينه وبينهم محاورات ومسائل كثيرة من الحكمة، ثم قال: سائلوني لعامَّتِكُم و فقالوا: نسألُكَ الخلود لا نريدُ غيره و فقال: كيف يقدر على الخلود لغيره من لا يقدرُ عليه لنفسه زيادة ساعةٍ في عمره. هذا لا يملكه أحدً و فقالوا له: إذا كنت تعلم هذا، فما تريد من قتال هذا الخلق وإبادتهم وجمع كنوز الأرض وأنت مفارقها و فقال لهم: لم أفعل هذا من قبل نفسي، ولكن ربي بعثني لإظهار دينه وقتل من كفر به، أما تعلمون أن أمواج البحر لا تتحرّك حتى تحرّكها الربع ، فكذلك أنا لو لم يبعثني ربّي لم أبرح من موضعي ولكني مطبعٌ لربي عزّ وجلٌ منقذاً أمرة حتى ياتيني أجلي وأفارق من موضعي ولكني مطبعٌ لربي عزّ وجلٌ منقذاً أمرة حتى ياتيني أجلي وأفارق الدنيا عرباناً كما دخلتها، ثم انصرف عنهم.

 <sup>(1)</sup> أ: ح. ن.: بلا أموال الحكمة ما ينال بالقتال فإن كانت الحكمة طلبك من قبلنا. .

وقيل إنه صالح أهل الهند على الخراج في كلَّ سنة، وحمل كأس البد إليه، وأخرج الشيخ الحكيم إليه، فأعطوه ذلك، وكان الكأسُ من خشب يجذبُ الماء كجذب المغناطيس الحديد، فإذا وُضع في مفازة لا ماء بها جذب الماء كجذبِ المغناطيس الحديد حتى يمتلى، فلا يحتاجُ صاحبها إلى استصحاب الماء في المفاوز والصحاري، والبد صنمٌ تعبدُهُ الهند تزعمُ أنه إنما مُلىء الكأس من أحل عبادتهم له.

وكتب إلى معلَّمه أرسطاط اليس يخبره بعجائب ما رأى في بـلاد الهنـد، ويستطلع رأيه فيما يفعله من سياسة أمرِه وتدبيره للبلاد والأمم.

ثم توجَّه إلى الصين، ومضت بينه وبين ملكها مكاتبات ومراسلات كثيرة استقرَّ آخرها على أن أنفذ إليه ملك الصين يخبرُه بطاعته وإذعانه إلى قـوله، وبعث إليه بتـاج وقـال: أنتَ أحقَّ مني، وأنفـد إليـه من هـدايــا الصين من الذَّهبِ والفضَّةِ والجواهر والمسكِ والعودِ والسيوف والسروج وغير ذلك شيئـاً عظـماً.

ثم قدم وقد الصين عليه، فوصاهم ووعظهم، وأمسرهم بلزوم السُنَنِ الواجبةِ العادلةِ، وكتبُ لهم عهداً أبقاه في أيديهم يعملون عليه في سيرتهم وانصرف عنهم، ودوَّخ بلاد الشرق كله، التُرك وغيرهم، وبنى المُدُن فيها، وبنى السُدُّ، وملك الملوك وولاهمُ من قبله، وجعل عليهم الإتاوة يؤدِّي كلُّ واحدٍ على ما يحتمل حاله في كلَّ سنة وعمل العجائب؛ وتوجّه منصرفاً إلى المغرب، وذكروا أنه كان فيما نظر المنجمون فيه من نهايةِ انقضاءِ مُلكِ المسكندر أن آية ذلك أن يموت على أرض من حديد تحت سماء من ذهب، فبينما هو يسيرُ ذات يوم إذا رعف رُعافاً عظيماً، فاهده الضعف حتى مال عن فرسه، فنزل بعض قوَّاده، فنزع درعه وفرشها له وظلّله من الشمس بتُرس من ذهب.

فلما رأى ذلك قـال: هذا أوان منيِّتي، فـدعا بكـاتبه، وقـال: خفُّف على

بعض ما نزل بي بكتاب أوجّهه إلى أمّي، فإذا فرخت منه فاقرأه عليّ قبل موتي فإنّي أظن عن قليل سينزل بي، وكان الكتاب المعروف الذي أوّله: من العبد بن العبد الإسكندر رفيق أهل الأرض بجسده قليلًا، ومجاور أهل الأخرة بروحه طويلًا إلى أمّه روقيا الصفيّة الحبيبة التي لم يتمسّع بقربها في دار القرب، وهي مجاورتُهُ غداً في دار البعد.. إلى آخر الكتاب.

وكان بدء مرضه بقومس، واشتد بشهرزور ومات بروسقاد، وكان قد وصلى إلى جشه (أ) ويجعل في تابوت من ذهب، ويُحمل إلى الاسكندرية فيُوارى هناك، فقعل ذلك، وحُمل على مناكب العظماء والحكماء والأشراف والملوك والوزراء والامراء وسائر طبقات الناس، ويلقبه (أ) ذو القرابة من أهله الأخصُّ، فالأخصُّ، ثم قام زعيمُ القوم، فقال: هذا يومُ عنظمت العبرة فيه، وكثبف للملك عنه، وأقبل من شرَّه ما كان مدّبراً وأذبر من خيره ما كان مقبلاً فمن كان باكياً على ملك فليّبك، ومن كان معجباً فليتحبُّب.

ثم أقبل على الحكماء فقال ليقُلْ كلَّ امرى، منكم قولاً يكون للخاصَّة معزًياً وللمامَّة واعظاً، فقعل ذلك، فقال ميلاطوس: خرجنا إلى الدنيا جاهلين، وأقمنا فيها غافلين، وفارقناها كارهين.

وقال زينون الأصغر: يا عظيم الشَّان ما كنت إلّا ظلُّ سحبابٍ اضمحلُ إلى أ أطل<sub>م</sub> فما يُحسُّ لملكك أثر، ولا يُعرف له خبر.

وقال افلاطون الثاني: أيُّها الساعي المغتصبُ، جمعتَ ماخذلك، وتولَّيت ما تولَّى عنك، فلزمتك أوزارُهُ، وعاد على غيرك مهنؤه وثمارُه.

وقـال فوطُس: ألا تتعجَّبـون ممَّنْ لم يصظنـا اختيـاراً حتى وعـظنـا بنفسـه اضـطراراً.

<sup>(1)</sup> أ: ح. ن. : تكفن.

<sup>(2)</sup> وكذآه في وأه، ولعلُّ الصواب: تلقُّاه.

وقـال مطرر: قـد كُنَّا بـالأمس نقدر على الاستمـاع ولا نقدرُ على القـول، واليوم نقدرُ على القول فهل تقدرُ على الاستماع.

وقــال ثاون: انــظروا إلى حلم النَّاثم كيف انقضى وإلى ظـلُّ الغمــام كيف انجلى. وقال ثيوس: قد أمات هذا الشخص كثيراً لثلاً يموت، فمات، فكيف لم يدفع الموت عن نفسه بالموت؟.

وقال حكيمٌ: طوى الأرضُ العريضة فلم يقنع حتى طُوي منها في ذراعين. وقال آخرُ: ما سافر الإسكندرُ سفراً بلا أعوان وآلةٍ وعُدَّةٍ غير سفره هذا.

وقال آخر: ما أدعنا فيما فارقتُ واغفلنا عمًّا عانيت.

وقال آخر: يؤذينا بكلامه كما أذانـا بسكوتـه. وقال آخـر: من شدة حـرصه على الارتفاع انحطً كلُّه.

وقال آخر: الآن تضطربُ الأقاليمُ لأنَّ مُسكنها قد سكن.

وحُبِلَ تابوتُهُ إلى الاسكندرية، فلمّا قرُب من البلد أمرت أُمّه أن يتلقوه باحسن هيئة، ففعلوا ذلك، فلما أدخل التابوتُ عليها قالت: العجبُ يابنيً لمن بلغت السماء حكمته، وأقطار الأرض ملكُهُ، ودانت له الملوكُ عنوةً، كيف هو اليوم ناثم لا يستيقظ، وساكتُ لا يتكلّم؛ فمن ذا يبلغ الإسكندر عني فيعظم حناؤه مني وتجودُ منزلتُهُ عندي، فإنّه قد وعظني فاتمَّظتُ، عزّاني فعريّتُ وصبرتُ، ولولا أني لاحقةً به ما فعلتُ، فعليك السلام يا بني حيًا وهالكا، فنعم الحيّ كنت ونعم الهالك أنتَ.

وحضرها الحكماء وتعلقوا بالحكمة والموعظة كما نقل مَنْ سلف، ثم أمرَتْ بالتابوت، فدفن بالإسكندرية، ثم صنعتْ طعاماً كما أمرها الإسكندر في كتابه، وأحضرتْ له النساء، فلمّا وُضع الطعامُ بين يديها أقسمت عليهنُ أن لا يأكل من طعامها امرأة دخل بيتها الحزنُ وأصابتها مصيبة.

فلما سمعنَ ذلك أمسكُنَ عنه وقلنَ: كلُّنا دخـل بيـوتنـا الحـزنُ؛ فقـالت

روقيا: مالي أرى النَّساة حيارى؟ إني أظنُّ أنَّ البلاة والحزن قد دخل عليهنَّ أجمعين مثلما دخل علييًّ، قد ولَّتِ الدنيا حيَّى، وهذا الموهنُ ركني، وأذْعنتُ لحلول الزوال، والدُّوام لبارى الكُلِّ الحيِّ الذي لا يموتُ ولا يزولُ ولا يغنى، وكل مُرْضعة فللموتِ تُربِّي وللفناء تغذَّى، وإلى الثكل تصير، فما المجوضُ من فراق الحبيب وشعرة القلب ومنى النفس، ما أرى في الدنيا وطناً ولا مقراً بعد هلاكه ألا إني أهيمُ مع الموحوش إلى أن يكرمني البارى اللكوق بدار الحبيب.

وملك وله تسعة عشر<sup>(1)</sup> سنة ، وكان مدة ملكه سبعة عشر<sup>(2)</sup> سنة وكسراً ، منها تسع سنين محارب ، وثماني سنين مطمئن بغير حرب ، وغلب اثنتين وعشرين أمّة ، وثلاث عشرة عشيرة من عشائره ، ويُقالُ إنَّه في ذهابه من المغرب إلى المشرق طاف الدنيا في سنتين ، ولم يلبّث بعد غلبه لدارا غير ستّ سنين وكسي ، وكانت عدَّة جيوشه ثلاثمائة ألفي وعشرين ألفاً المقاتلة سوى الاتباع ، وكان الاسكندر أشقر ، أنمش ، أزرق ، لطيف الخلقة ، مات وله ستّ وثلاثون سنة .

وكان لا يشبه أباه ولا أُمّه في العسورة، وكانت عيناه مختلفتين، إحداهما شديدة الزُّرقةِ<sup>(1)</sup> والأخرى إلى أسفل، وكانت أسنانه دقيقة حادَّة الرُّووس، وكان وجهه كوجه الماء الأسد، وكان شجاعاً جريئاً على الحروب، منذ صباه، وأوصاه والله أن يستمع كلام معلَّمه، فقال: إنّي لم آتِ ههنا لأسمع لكن لأفعل.

وقيل له بمَ نلتَ هذه المملكة العظيمة على حداثة سنَّك؟ فقال: باستمالة الناس، أمَّا الأعداء فبتصيرهم أصدقاء، وتعاهد الأصدقاء بالإحسان إليهم.

<sup>(1)</sup> و (2) - وكذاه في وأه، والصواب: تسع حشرة سنة ـ سبع حشرة سنة.

أ: ح. ن.: والأخرى تميل إلى السواد وإحداها تنظر إلى فوق.

وقال ما أقبح بالإنســان أن يقول مــا لا يفعلُ ومــا أحــــن الفعل ابتــداءُ قَبْلَ القول.

وقال: إنْ تفعل ما لا تقول أحسن من أن تقول ما لا تفعل.

وقال: احسن إن احببتُ ان يُحسنَ إليك.

وسأل حكيماً: بماذا يصلح الملك؟ فقال: بطاعةِ الرُّعيةِ وعدل السلطان.

وقصد قوماً لمحاربتهم، فحاربه النّساء، فكفّ عن محاربتهنّ، وقال: هذا جيشٌ إن غلبناه، لم يكن لنا فيه فخرٌ، وإن غلبنا كانت الفضيحة آخر الـدُهر علينا.

وقــال لوزيــر لــه أفــام معــه مــدّةً فلم ينهــه عن مجتنب: لا حــاجــةً لي في خدمتك، فقال: ولـم؟ قال: لاني إنســان، والإنسانُ لا يفُقــدُ أخطاءً فــإن كنت لم تقفُ منّي على خطإ فانت جاهلٌ، وإنْ كنت وقفتُ فسترته فانت غاشُ.

ومرَّ على قوم يشربون فتوهِّموه مزاحاً كان يالفُهُمْ، فصبُّوا عليه (١) فلمَّا تبيُّن لهم أنَّه الاسكندرُ جزعوا جزعاً شديداً، فقال: لا تجزعوا فإنَّكُم ما فعلتم هذا بي وإنَّما فعلتموه بصاحبكم.

وقال: قتلت أرضاً خابرتها، وقتلتْ أرضٌ جاهلها.

وقــال: مــا نلتُ في مُلكي شيئـاً أحبُ إليُّ من أنّي قــدرتُ على المكــافـأةِ بالإساءة فلم أفعل.

ودخل على الإسكندر فقيرً فقال: مُرْ لي بعشرة الاف دينـــارٍ؛ فقال: ليس هذا قدرُك؛ فقال: فقدرُك أيُّها الملك، فأمر له بها.

وقال: لولا العلم ما قامتِ الدُّنيا ولا استقامت المملكةُ.

ولمًا أيفن بالموت دعا بكاتبه، وأملى عليه كتاباً غير الأوَّل: الله الكافي من عند الإسكندر المستولي على أقطار الأرض بالأمر، وهــو اليوم رهينهـا إلى

<sup>(1)</sup> أ: ح. ن.: ماه.

روقيا أمّه الرحيمة الحبيبة التي لم يتمتّعُ بالقرب منها، السلام عليك، الطيّبُ الزاكي، إن سبيلي يا أمّي سبيل من قد مضى من الأوّلين، وأنتِ ومن يتخلّفُ بعدي بالأثر، وإنّما مثلنا في هذه الدنيا كاليوم الذي يتبعه ما يتبعه، فلا تأسفي على الدنيا، فإنها غارةً لأهلها، والعبرةُ في ذلك ما قد عرفتِ من الملك، فليس حيث لم يجد سبيلاً إلى المقام معك ولا تخلقي (أ)، فتلزّعي الصبر، فليس حيث من قلك، وتأسّي بالمصائب، فإنَّ كلَّ احد يُصيبُهُ مصيبةً، فاستعيني به على أمركِ إلى أن تمضي لشأنِكِ، فإنَّ الذي أصيرُ إليه خيرُ مما كنتُ فيه وأروح، فأحسني إليَّ وإلى نفسك بقبول العزاء، والسلام على من اتبع الهدى. وأمرَ بختم الكتابين وانفاذهما إلى أمّه سِراً.

ويُروى أن ملك الصين أجاب الإسكندر بـالـطفِ جـواب، وأنفـذَ رسـولاً وخادماً وجاريةً وطعـام يوم ودستِ ثيـاب(2)، فتحيَّر الإسكنـدر، وقال(3): هـذا هديَّة مثلي لمثلي، فجمع الفلاسفة، فسألهم، فقال له واحدٌ: إنه يرى أنه لـو ملكّت الأرض وكفاك جارية تطوها وثوبٌ تلبسُ وخادمٌ يخدمك، وطعامٌ تأكله، فما الحاجةُ إلى ما تصنع؟ فقال: لقد وعظني بعظةِ كافيةٍ، وتركه.

وكان يقول عند موتبه ببابل: ربَّ أنلني رضاك، فكلُ ملكِ باطلُ سواك، حتى قضى، فأودع في تابوتٍ من ذهبٍ حتى لا يمسَ جلدهُ الترابُ، إجلالاً له، وستر الوزيرُ موتهُ وقاد الجيوش والخزائنَ حتى انتهى به إلى الإسكندرية، وأخرج التابوتُ فوضعَهُ في البلاطِ لتمام اثنتين وثلاثين سنة عاشها في الدُّنيا، مَلِك منها اثنتي عشر سنة.

وقيل: إنَّ بعض عبيده سمَّه فقتله، وأظهر للوجنود والحاضير موتَّـهُ، وقال: كلُّ واحد من الحكماء يرثيه، أشار بذلك الوزير.

<sup>(1)</sup> أ: ح. ن. : عليُّ.

<sup>(2)</sup> ا: ح. ن. : فتحير.

<sup>(3)</sup> أ: ح. ن. : لِس.

وقيل: لمّ لا تكثّرُ الكنوز؟ فقال: أصحابي هم الكنوز، فأكثرُها فيهم ولا أكثرها في البيوت.

وقال لرجل تسمّى الإسكندر، وكان كثيراً ما ينهزم (١١): إمَّا أَنْ تُغيِّر اسمك أو تنتقل عن فعلك، ووُجِد في عضده صحيفة فيها: قلّة الاسترسال إلى الدنيا أسلم، والاتكالُ على القدر أروح، عند حسن الظنَّ تقع العبر، ولا ينضع لما هو واقع التوقي.

وسأله رجلان من أصحابه أن يقضي بينهما، فقال: الحكم يرضي أحــدكما ويــخط الآخر، فاستعملا الحقّ يرضيكما جميعاً.

وحكى يوماً فلم يسأله أحد فقال: لا أعدُّ اليوم من عمري.

وقال الإسكندرُ لجلسائه: ينبغي للرجل أن يستحي أن يأتي قبيحاً في منزله من أهله وفي غيسره ممنن يلقساه وحيث يسامنُ فمن ننفسسه، وإلاَ فسمن الله، ويشاور<sup>(2)</sup>.

فقال: إن رسول أرسطو قدم على الإسكندر، فمكت طويلاً لا يتكلّم، فقال: إن رسول أرسطو قدم على الإسكندر، فمكت طويلاً لا يتكلّم، فقال له الإسكندر؛ إمَّا أن تقول فاسمعُ، وإمَّا أن أقول فتنصتُ، فقال: التخييرُ لك أيُّها الملك، فقال له: ما فعل الحكيمُ؟ فقال: أيها الملك جد في الجهاد ولقد كان حذراً مستمداً، قال: ما بلغ جدُّه؟ قال: عبه لا تسكن ولا تطوف، ولسانه لا ينفر، الدنيا عنده كالقيع والدم. قال: كيف عصل في الرُّعيَّة بعدي؟ قال: أنار القلوبُ المظلمة في الصدور الخربة، وكثُر فيها الجهالة.

قال: فما لباسُه الباطن؟ قال: الفكرُ الطويل والتعجُّبُ الدائم.

<sup>(1)</sup> أ: ح. ن.: فقال له.

 <sup>(2) 1:</sup> ح. ن. : المحكماء في أن يسجد له كالآلة فنهاهم وقال لا سجود لغير بارىء الكلّ ويحق له السجود على من كساه بهجة الفضائل.

قال: بمَ ذاك؟ قال: من أهل الدُّنيا كيف اخترُّوا بها، ومن أهل التجربةِ كيف وثقوا بها.

قال: فمن أيَّهم كان أكثر تعجَّباً؟ قال: من مصروعها كيف عاودها، ومن مسلوبها كيف راجعها، ومِنَ الذي مات أبوه كيف رجاه البقاء، ومن باقيها كيف فرح بما ليس بدائم، ومن فقيرها كيف حزن على فوَّت ما يشقى به الغنيُّ.

قال: فمن أيُهما كان أشدُ تعجُباً؟ قال: من جميعها سواء، وذلك أنَّ هذا فرح بما ليس له، وهذا حزنَ على قوتِ ما يشقى به الغنيُّ كيف لم ينلهُ، فاحبُّ أن يكثر همُّهُ وهو قليلُ الهمُّ والغمُّ، وأراد أن يكون في تعبِ ونصبٍ وهو مستربعٌ، وإنَّما يكفيه من الدنيا ما يسدُّ جعمه.

قال: أهو في دوام المُلْكِ للمُلك أظهرُ سروراً أمْ في زوالـه؟ قال: بـل في دوامه.

قال: ولم ذلك والدنيا ليست من شأنه؟ قال: للقدرة على إظهار الحكمة في سلطانه والاستمعان من إفاضة العلم وإشساعته، وتقريب الحكماء والعلماء، وأخذ الرعبَّة، بالأدب العائد بالخير ودرك الأجر في تبصير أهل الجهالة، وحمل الناس على الهدى والسَّيرة الفاضلة والقرَّة على رفض الدُنيلا، ورفض غلبتها عند تكاثرها وتواترها، فإنَّ الدنيا لم تغلبه في نفسه، ولم تورَّطه في فجاجها، ولم تمدَّه بحلاوتها وأنواع نجدعها وزخارفها المهوية وأسباب غرورها التي يسرعُ إليها أهلُ الجهالةِ الذين لا يفكرون في عواقب (2). له ازداد منها نفوراً.

قال: كيف كانت هيبتُه للموتِ وخوفه على الوقوف على محاسب النفوس

<sup>(1)</sup> أنح. ن.: ورفض الشهوات وترك الملذات هند القدوة عليها والتمكُّن منها والامتناع

<sup>2) -</sup> أ: ح. ن. : الأمور فقهر الدُّنيا ولم تقهرُه وضبطها ولم تضبطه ولكنها كلُّما لمعت.

وديَّانِها؟ قال: كان إلى الموت مشتاقاً ولما بعده مرتجياً.

قال: ولمَ ذلك؟ قال: لأنّه افتدى نفسه بالدنيا، وفكَ رهنهُ بالبرّ، وباع نفسهُ بالآخرة، فسعى الحكيمُ لآخرته، فاشتسرى النعيم الباقي بالنعيم المنقضي، وصار الموتُ عنده نجاةً من الحبس لا يسلبُه الموتُ شيئاً ممّا قدّم من الخير وتزود من الحساب.

قال: فما أغلبُ طباعه عليه؟ قال: السرحمةُ لكسلُ أحدٍ، والكفُّ عن الأذى لكلُّ أحدٍ، والكفُّ عن الأذى لكلُّ أحدٍ، والتوقيسُ لأهلِ العلم والحكسةِ، وبذلُ فوائد الخير للمستفيدين، وشكرهم على تعلَّم الحكمةِ والاستفادةِ.

قال: كيف تركّت أهل البلاد؟ قال: استلُّ الجهلُ سيفه وأفلتَ من إساره وعرُّ بعد ذُلْهِ، ودهماؤهم على العلماء والحكماء والصالحين فأذَلُههم وهجروهم، فانقطعتُ مُرادُ العقول، وضمرتِ النفوسُ، ودخل الحزنُ عليها، مقتدرون فنحن مقتدرون من أيدي الجهَّال متتشرون في عيش كلو، فبكى عند ذلك الإسكندر، وقال: ضاربنا وجهلنا في طلبِ هذه الدُّنيا الغرَّارة، وصابر العلماءُ(۱)... زهدوا فيه، وزهدوا فيما رغبنا فيه، وأعقبهُم فعلُهم سروراً، وأعتبنا فيما زهدوا فيه وزهدوا فيما ناخنا طويلاً، فأصبحنا نرثي لانفسنا، ونغبطُهُمْ ونبكي لانفسنا ونفرح لهم، فالويلُ والنُّبور لِمَنْ سكنت منه الدنيا، وجمع ما جمع فيها، ولم يدرك الأخرة.

وقال أيضاً: من أراد هذا العلم فليستأنف لنفسه خلقاً آخر يعني يجب أن لا يتبم المحسوسات والأمور المعتادة.

وقال: نظرُ النفس هو العلاج للنفس، هو العنايةُ للنفس وردعُ النفس(<sup>2)</sup> هو العلاج للنفس، وعشقُ النفس للنفس هو المرض للنفس.

وقيل: أيُّ شيءٍ أصعبُ عملًا؟ فقال: السُّكوتُ.

<sup>(1)</sup> أ: ح. ن. : وجهدوا في رفضها، وأبوا أن يقبلوها ولمَّا ترفضها ورغبنا فيما. .

<sup>(2)</sup> أ: ح. د.: للنفس.

وسُشل عن الأشياء التي بهـا يصيرُ فيلسـوفاً، فقـال: شلائـة: فقـر وطبيعـة وعناية.

وقال: الإنسان مضطرٌ في صورة مختار.

وساله الإسكنـدر أن يصير معـه إلى بلاد آسيـا، فقـال: لا أحبُّ أن الـزمَّ نفــى العبوديَّة وأنا حرُّ.

ولمًا عزم على حرب دارا أتاه المعلِّم زائراً ومودَّعاً وقد كان غاب عنه مُدَّةً فأراد أن يُجزل له العطاء، فسأل الخازن عن ما في بيت المال، فقال: خمسمانة ألف دينار، فقال: تدفع إليه الجميع فإني عليٌ محاربة هذا الرَّجل فإن غُلِبُّااً) ففي مال دارا ما يفي بحاجتنا.

وقيل: إنّه كان يحاور الإسكندر في كلَّ يـوم ويقسمُه أربعة أقسام: الأول يناظرهُ في العدل، والقسم الثاني يناظرهُ في الحكم، والشالث في الشجاعة، والرابع في العفَّة.

ولمًا عزم على الخروج إلى أقاصي الأرض عرض عليه الخروج معه ثانياً، فقال: نحل جسمي، وضعُفت عن الحركة، فلا تزعجني، قال: فأوصني بشيء يرفع قدري ويحببني إلى رعبتي، فقال: تعلم العلم واعمسل به، واستنبط ما يحلو بفكرة السامعين ويعذّبُ على ألسنة الذاكرين، تنقادُ لك الرّعةُ من غير حرب.

وقال: النفس ليست في البدن، بل البدنُ في النفس لأنّها أوسع منه، وأبسطُ قطعةً من الرسالة الذهبية. ولمَّا دخل الإسكندرُ بلاد الهند ورأى بيت الذهب استحسنه فكتب إلى أرسطو يخبرهُ بذلك فأجابه أرسطو: أمَّا بعد فإنِّي رأيتُ الفلسفة على طول الرُّويَة وإجالة الفكرة، أيها الملِك، أمراً شريفاً متعالياً صاحباً بالإلهة قد يزيد فضلُها ظهوراً يرفُبها إلى النظر في جميع

 <sup>(1)</sup> أ: ح. ن. : فهو أحق إذ كان معلمنا وإن فلِّنا.

الخلائق وإجهادها في دَرْكِ حقائقها، وإنها لم تخبر عن هذا الأمر لعظمه وارتفاعه عند ملوك جميع الصناعات عنه، ولم ير لنفسها بأنّها ليست أهلاً لهذه الفضيلة بل رأت معرفة الحقّ كلّه مشاكلة لها جميلةً بها.

ولمَّا لم توصل إلى البلد السمائي وبلوغ ما هناك بمحاورة الأرض وما عليها بالجند الحافي النَّعل كما هم قوم اللوذانيين الذين حادثٌ عقولُهُمْ، لكن النفس بمخالفة الفلسفة والنهوض بما نقدت بعقلها ولَجُتُ لنفسها طريقاً سارت فيه غير شاقي ولا مجترًّ، ثم عمدت إلى ما يتباينُ ويتفرُّقُ من الأشباءِ فجمعته في فكرنها، فخزنته هناك، فتسهَّلت عليها معرفة الأمور كلُّها إذْ تَتَأْمُـل بعين لطفها الأمور الإلهية، وتنهى عنها الناس جوداً منها بعطاياهـا الكريمـة، واقتداراً على الأفعال الجميلة، فكذلك كلُّ من اجتهد في تعب بلدٍ أو نهــر أو جسر به جبلٌ كما فعلَّهُ القدماء من الخراب، مورهون(١١) ووصف الأرض لم يكن أهلًا أن يتعجب(²)منه، وفخامة أمره في نفسه بمنا أدرك من الفطن الصغيرة التي نزلت عنده بمنزلة العظائم أعشى أبصارهم عن الفضائل المشهورة، أعنى أجزاء العالم ، فلو أحاطوا تعليمَهُ لانقطعَ تعجُّبهم ممًّا سواه، وكمان صغيراً لا خطر لـه إذا قيس بشرب هـذا، وأمَّا نحن فمثبِتـون جوهـر كلُّ شيءٍ وحركته، وأنا أسألك أن تشارك هذا العلم الذي ينزلُ الفلسفةُ منزلتُها ويسرفُعُها عن منزلةِ الصنعة لنهج يمسك من مواهبها النفيسة وأقسامها المغبوطة. وكـان يوصي أصحابه: جودوا على أقربائكم وأكرموا إخوانكم، وأحسوا إلى المنقطعين إليكم.

وكمان ينادي على بـاب الإسكندر في كملً يوم ثـلاثـة أصـوات، يـا معشـرُ النـاس، التمسُّـك بطاعـة الله عـزُّ وجـلُّ أحسنُ من الـوقـوف على المعصيـة وأسلم، فاحذروا، فإنَّ الطاعة تجدي، والمعصية تُردي.

كتبتُ أمُّ الإسكندر إليه: احذر طبيبك من السمِّ، فدعاهُ وأمره أن يأتيه

وكذاه في وأه كلمة غير واضحة.

<sup>(2)</sup> أ: حُ. ن.: منه بل أبرهم لنقص رؤيته.

بشربةِ من الـدواءِ، فتناولهـا من يده اليمني ورفع إليه الكتباب بيده اليسـرى، وقال: إقرأه لتعرف كيف يفني بك.

ودخل على الإسكندر رجلٌ فقيرٌ في أصحاب الحواثع، فاستحسن منطِقة، وكان رث الكسوة، فقال له الاسكندر: ليكن حسن ثوبك كحسن منطقك، فقال: أيها الملك، أمّا الكلام فأقدر عليه، وأمّا الكسوةُ فانتَ أقدرُ عليها، فأمر، فخُلع عليه، وأحسن إليه. عزل الإسكندر عاملًا له من عمل نفيس وولاً، عملًا حسيساً، فقدم عليه بعد حين، فقال له: كيف رأيت عملك؟ فقال: أيّها الملك، ليس بالعمل الكبير ينبلُ الرجلُ، ولكن الرجلُ هو ينبل عمله وإن كان خسيساً بحسن السيرة وإنصاف الرعية، فاستحسن ذلك منه، وولاً، من أجل أعماله.

وسعى إلى الإسكندر ساع برجُل من أصحابه، فقال له: تحبُّ أن يُقبل قولك على أن يُقبل قولُ من سُعيتَ به فيك؟ قال: لا، فقال: فكُفُّ عن الشَّرُّ ليكُفُّ الشرُّ عنك.

ووقف يوماً على ديوجانس، فقال له: ما تخافني؟ فقـال: أيُّها الملك، أنتَ خيرٌ أم شرِّيرٌ؟ قال: بـل خيِّرٌ، فقـال: فما لخـوفي من خير مغني بـل الواجب على محبَّه.

وأحضِر إلى الإسكندر<sup>(1)</sup> بمستانس الخطيب، فخطب على الناس، فأغرب الخطبة وطولها، فزبرة الإسكندر، وقال: ليس حسن الخطبة بحسب طاقة الخطيب لكن بحسب طاقة من يسمعها.

واخُبرَ الإسكندرُ أنَّ رجلين طلبا ابنة بعض الحكماء، أحدهما غنيَّ والأخر مسكين، فدفعها إلى المسكين، فسأله الإسكندر: لِمَ فعلت ذلك؟ فقـال له<sup>(1)</sup>

 <sup>(1)</sup> لمَّى فامر بصلب»، فقال: أيها الملك تلمُّمتُ وأنا له كاره، فقال: تصلبُ الأن وأنت له أشدُ كرامةً بين يدي الإسكندر.

<sup>(2)</sup> أ: ح. ن.: الغني كان أحمق بلا أدب يحفظ ماله، والمسكين كان أديباً يُرجى له الغني.

الغِني آفة، فلذلك آثرتُه على الغنيّ.

وسال الإسكندرُ حكيماً: بم يَصلُحُ الملك؟ قال: بطاعة الرَّعيَّة لـه، وعمله بالسُّنَّةِ والمدل فيها.

سأل الإسكندر فراطِس: فراطس، أيُّ رجل يصلحُ أن يكون ملكاً؟ قال: إمَّا حكيمٌ يملك أو ملكُ يلتمس الحكمة.

وذُكر للإسكندر أنَّ أخوين جاهدا في الحرب، وأنَّ أحدهما قال للآخر: ترى الملك يعرفُ أنَّا جنا وهو غائبٌ؟ فأجابه أخوهُ: إن كان الملك غائباً عن ما يجبُّ لنا فإنًا لا نغيب عمًّا يجب للملك، فأصر بالإحسان إليهما وإجزال الصلة لهما.

قال أليون البطريق للإسكندر: معنا من الأسارى خلقٌ كثيرٌ، وهم أعداؤك، فلمَ لا يسترقون؟ قال له: لا أحبُّ أن أكون ملكاً للعبيد وأنا ملك الاحرار.

سال الإسكندر فَراطِس: ما الذي ينبغي للملك أن يلزم نفسه؟ قـال: يفكُّرُ ليلةً فيما فيه مصلحةً رعيَّتِه ويُنفذُ ذلك بالنهار.

وسمع الإسكندرُ رجلين من أصحابه يختصمان، وكلُّ واحدٍ منهما يهتـكُ صاحبه، وكانا قبل ذلك متصافيين، فقال لجلسائه: ينبغي للرُّجُـل إذا آخى مصافياً أن يتوقَّى مفاسده ولا يسترسل إليه فيما يفشيه.

وسأل فورُس(ا) للاسكندر، إذا سألتَ الحكماءَ عن شيءٍ فسلني، فـإنِّي لا أعجزُ عَنِ الجواب، قال: فما الذي يتنقُّع به الرَّجل عند الكِبَر؟ قال: المال، فاعجب به.

وسأل الإسكندر فورس الحكيم: أين الشعر من الحكمة؟ قال: إذْ أردتَ الملق وحلاوة الكلام فالشعر، وإن أردتَ صحةَ الكلام وصدقه فالحكمة لأنُ الملقَ والحقُ مُرُّ.

<sup>(1)</sup> أ: ح. ن.: الملهّى.

غضب الإسكندرُ على بعض الشعراء، فأقصاه، ففرَّقَ ما له اله في أصحابه لئلًا يشفعون فيه.

بلغ الإسكندرُ موتَ صديقٍ له، فقال: ما يحزنني موته كما يحزنني أنني لم أبلغ من برَّهِ ما كان آهلَهُ مني فأجابه فيلمس، فقال أيها الملك ما أشبه قولك بقول ما يحزنني موتي كما يحزنني من الإظهار(ع)لبأسي وبلاثي للمدوّ.

دخل ماثر المُلهي على الإسكندر، فقال: مُرْ لي أيُها الملك() على قدري، ولتكن عطيتُك على قدرك، فامر له بعشرة آلاف دينار.

سال الإسكندر جلساء، بأيِّ شيءٍ يكتبُ الشواب؟ فقال له ديوجانس: بافعال الخيرات، وإنَّك لتقدر أبُّها الملك أن تكتسب في كـلُّ يوم واحدٍ ما نكتسبه الرَّعيَّة في دهرها.

مساءل الإسكندرُ حكماة الهند: لم صارت السُّنَنُ والشرائع قليلةً في بلدكم؟ قال: لإعطائنا الحق من أنفسنا ويعدل ملوكنا علينا.

مال الإسكندرُ حكماء بابل: أيهما أبلغ عندكم الشجاعة أم العدل؟ قالوا: إذا استعمل العدل أغنى عن الشجاعة.

فدَوَنَا قَصَّةً في بعض الكتب تحكي على نهج آخر، وذلك أنَّ أباه كان رجُلاً يقال له فيلبسوس من أهل مدينة يُقال لها مقلُونية، وكان من أهل بيت الملك أفضى ذلك إليه وراثةً عن أبيه، وكان رجلاً عقيماً، لا يولدُ له، فاشتدُّ ذلك عليه وعلى أهل مملكته مخافة أن يحدثَ عليه حدثُ، فيذهب ذكره، ولا يكون له عقب، فكثرُ لذلك همُّهُ، لأنَّ الملك لم يكن فيهم قديماً، فجمع أصحاب النجوم ومن له علمٌ بالحساب، وكلَّ من يظنُّ عنده معرفة، فسألهم

 <sup>(1)</sup> أ: ح. ن.: في الشُرِّ قبل له قد بالختَ في عقوبته أيّها الملك فقال نعم إقصائي إيّاه لجرمه وتغريض ماله...

<sup>(2)</sup> أ: ح. ن.: تالس حيث أصابته الطعنة وهو يجود بنفسه ويقول:

 <sup>(3)</sup> أ: ح. ن.: بعشرة الف درهم، فقال: ما أيسر ما طلبت، قال: سألت أيُّها الملك...

له النظر في أمره، فأجمعوا على أنه مسترزق ولداً يكون له، فسرٌ بذلك وبهج له، وجعل يترقبُ الوقت الذي وُقِتَ له، وجعل يتوقى أن يقربَ من نسائه إلا ذات الحبّ والجمال، فمكث حيناً، ثم إنّه ذات ليلةٍ خلا بنفسه وعرضت له فكرةً في زوال العالم، وما الناس فيه من وشك الرحلة منه، فبينا هو في ذلك إذ رأى حيّةً عظيمةً قد توسّطت البيت معه، فأرعبه ذلك وأذهله عن ما كان فيه من الفكرة، ثم سمع صارخاً يقول: يا فيليفوس(۱). قد وهب لك غلام يحيي ذكرك، ويقوم به نسلك، ثم توارت عنه الحيّة، فقام من ليلته، فواقع أخصً نسائه، فحملت من ليلتها، فلم تزل مصونةً حتى ولدت غلاماً، فسمًاه الإسكندر، فنشا نشاً حسناً حتى بلغ سبع سنين، فطلب له المعلمين والمؤدّبين.

وكان مجتمع الحكماء وأهلُ الأدب في مدينة أثيناس أرسطو الفيلسوف، فكتب إليه الملك كتاباً نسخه:

أمًّا بعد فإنَّه لو كان بالمرء غناء عن الطرق المحمودة والسبل المرشدة والفحص عن ذلك، وطلبه من مواضعه لكان الأولون المتقدِّمون حذروا بترك ذلك، ولم يكن عمارة ولا أدب ولا مُلكُ ولا مقدرة، وأحتَّ الناس أيها الحكيمُ. بطلب ذلك، والمعاناة له والدَّابُ في طلبه والاجتهادُ في ذلك من كان بأمور الناس معيناً وللقيام باحوالهم وصلا ألا متضمناً، فستكمل بمعرفة ذلك الخطية عليهم والذبّ عنهم والمنع من عدوِّهم والنظر في مصلحتهم، وقد أجهدتُ نفسي إذ كنت المتولِّي لذلك، القائم به، وفي واجب حنَّ أهل مملكتي عليَّ ومَنْ كنتُ لأمره متقلداً، وبه قائماً أن أقوِّي له حسن النظر وجميل الاحتياط حتى يكون ذلك في باقياً وأن أودع قلوب الناس بعد المفاوقة لهم من جميل الذكر ما يبقى، قد وهب لى ولداً امتحنه من صغره بالعلامات

أ: ح. ذ.: فيلبس.

<sup>(2).</sup> ا: ح. ن. : وصلاحهم.

التي وصفها الكهنة فيه، فوجدته هو الذي يتولى هذا الأمر بعدي، وأرجو أن يكون ذلك، وأحببتُ أن ينال ذلك بغاية العلم به والمعرفة له ولصلاح تدبيره، فيكون متمسّكاً بالدِّين قائماً بحنُّو الرئاسة ورضى الناس عنه بما يظهر من رفق سباسته، ومحمود رئاسته، فيبلغُ من ذلك مبلغاً محموداً يتحدث به، ويبقى ذكره، أنه ينبغي لمن كان في مثل هذا المحلِّ أن يصرف نفسه في منفعة رعبة، ويودعهم من جميل فعله بهم ما ينبغي له، فإنَّ من يذكر بحسن الأثر وصواب التدبير فذكره غير داثر، وقد مَنَّ الله تعالى على أهل هذا العصر بك أيها الحكيم لعلمك وقديم أثرِك وكثرة تجاربك، فأردتك لهذا الأمر الجليل، ورأيتُ إيداعك هذا المصون، وسألتك توفيقه(ا) على ما فيه مصلحة الرعبية على حقها كما يصحح للرعبة رعايته، فتولً هذا الأمر الجسيم بعدي واعقِدً ذلك له في أعناق نظرائه، وتقدَّم فيه بعد التوفيق.

فكتب إليه أرسطو جوابٌ كتابه هذا:

أمًّا بعد، فإنَّ كتاب الملك العظيم ذكرُه، العالي قدرُه، وصل إليَّ باعظم السرور وأفضل البهجةِ لعظيم الرأي الذي وُفَّقَ له الملك النظاهر فضلةً، المنتشر كرمه، وفهمتُ ما ذكر من الكهانة، وما وضعت به ابن الملك، ولعمري إنَّهُ على ما وصفته للملك وجدتُهُ سيبلغُ ملكاً إلى ملكه، ويستفيدُ سلطاناً إلى سلطانه، وجنداً وأعواناً وبلداناً ويستحملُ الناس على سُنَّةِ القسط وحقً العدل.

فإنّه وإن كان يجب على الملك النظر في الأمور الغامضة والفحص عن جميع ذلك حتى يصع عنده فيتفقّد أمره على ما عُرف سِنَّهُ، حتى تصع له أمور العامة، فإنّه يجب على العامة والفحص حتى تصع ويجمعوا للمَلكِ الحقّ الذي له عليهم ضرورةً.

وقد قال إقليدس: إنه لا ينبغي لأهل الحكمة أن يمنعوها طلَّابها، فإنَّ منع

<sup>(1)</sup> أ: ح. ن. : حتى يشاكل كل واحد منهم صاحبه، ويصح للراعي الرعية. .

ذلك كان بمنزلةِ من منح من الماءِ النظمآنِ إليه، وكذلك أيضاً لا ينبغي أن تعرض على من لا يطلبها، فيقلُّ قـدرُّ الحكمةِ، ويستخفُّ بهـا، ويحقُّ لها أن يكون ذلك بمنزلةِ من يعرض على الرَّيَّان من الماء العذب الماء المالحَ .

وقد عرف المَلكُ حال مدينةِ أثيناس وأن آباءك المحمود أنرهم، الذين كانوا أسبوا العلم فيها وتقلّموا فيه بكتابٍ وضعوه (١) فإنه متى صار الأمرُ إلى خلافها دثر ذكرهم، واضمحلُ الاسم الذي شُرفوا به، ولعمري كاد أن يدخل الخلل ذلك الموضع حتى حسنَ نظر الملك في ذلك، وكثرَ تفقّده، وأقرُه بإقامته على ما لم يزل، وقد قال أميروس الشاعر أن الحكمة تريد خلاء موضع لترسخ في العقول وتفهم، وقد أجبتُكَ أيها الملك المحمود إلى الذي سالتني، وامتدحت به عند أهل الحكمة ورجوت أن يكون مسدّداً، وأن يكون المشار إليه بهذا الأمر حقيقاً لما يؤملُ له من سعادة الجدِّ وإظهار الرشد، وبعد أيها الملك، فإنه لم يكن بأثيناس أحدً يوازيه في القدر، فإن فضل المذاكرة عزيرٌ زيادةً عند من يريدُ الحكمة وثبات المعرفة، وههنا قومُ ليس لنا عن اجتماعهم معه غنى لرسوخ الحكمة وثبات العرفة، ففي سعادة جدُكَ أيها الملك، وما مكن لك دليلٌ على زيادة ذلك لك أولًا وآخراً.

فلما وصل الكتابُ إلى فيليوس الملك حمد ذلك من الحكيم ثم دعا بالقواد وأهل النجدة والبأس وأهل القدر يعقد لابنه البيعة في أعناقهم وإطراء ذكر نفسه عندهم، وجدّد لهم العطايا والمواهب، وكتب إلى جميع عمّاله وأعماله، فأكّد ذلك عليهم، وصحّحه، ثم كتب إلى أرسطو يعلّمه ذلك، ووجّه إليه بالإسكندر ابنه إلى أثيناس فقبله أرسطو<sup>(2)</sup> بأحسن نموً، وبلغ أحسن المبالغة، ونال من العلم والفلسفة ما لم يبلغه أحدً من أقرانه ولا من أهل

 <sup>(1)</sup> أ: ح. ن.: عند ميروض رئيس الكهنة بأن لا ينقل البلم منها وأن تكون هي معقل ذلك
 مدضه.

 <sup>(2)</sup> أ: ح. ن. : أحسن قبول وقصد نحبوه حتى بلغ الضلام حيث ظنُّ بنه ورجا أن الخلف الصالم بعد أيه فأقام بللك خمس سنين ينمى . .

زمانه، ثم إنَّ أباه اعتلَّ علَّةً خاف منها على نفسه.

فكتب إلى أرسطو يعلمه ذلك ويسأله القدوم عليه بابنه ليجدُّد العقد الذي عَقَد له، فلمَّا وَرَدَ الكتابُ على ارسطو قدم عليه بالإسكندر، وقد زيَّنه من العلم بأحسن زينةٍ، فدخل على الملك، فأمر بتقديم مجلس أرسطو، وأحسنَ المكافأة له على ما كان منه في ابنه.

وجمع أهل العلم وأولي المعرفة ففاتحوه، فرأوا أنّه قد بلغ الغاية، فقال له الملك: أرجو يا بني أن تبلغ من ما يؤمَّل لك ويُرجى فيك من سعادة الجدَّ، وتكون المستحقَّ للقيام بأمور الناس كقيام آبائك تحنَّناً وعطفاً ورأفةً، ثم جدَّد له البيعة، وتقدَّم بعقدِ الإكليل على رأسه، وأجلسه مجلس الملك، ودخل عليه القوَّاد والجنود فسلَّموا عليه بسلام الملوك.

ثم دعا أرسطو، فقال له: الحمد لله الذي جعلك أهلاً لما أتاك من العلم، وإيًّاه أسأل الزيادة لك من الحسنى، وشكر له وأعلمه موقعه منه ثم سأله أن يمهد إلى ابنه عهداً يخصّه به يكون عوناً وداعياً إلى مصلحته، ويكون عزاءً للملك من فراق الدنيا فأجابه (۱) من المعليع له ولا المعلم أقل انتفاعاً بالعلم من المعلّم له، ولا الناصح بأوفى بالمديح من المنصوح له متى قبل؛ إن أفضل ما أنت تارك هواك على ما أنت قضيت من لذّته والسرور به، كفصل ما يقسم الناس من معايشتهم في المدنيا؛ وإنّ الله عزّ وجلّ الواهب لم يرض لنفسه من الناس إلا بعشل الذي رضي لهم به منه، فإنّه رحمهم وأمرهم بالتواحم وصدّقهم، وأمرهم بالتصادق وجاد عليهم، وأمرهم بالجود وعفا عنهم، وأمرهم بالجود وعفا عنهم، وأمرهم بالعفو فليس قابلاً منهم إلاّ مثل ما أعطاهم، ولا آذناً لهم في خلاف ما أنى إليهم، فاعظ، وليت أمره من رأفتك ورحمتك وعفوك ما غيرًث واعلم أنه لا شيء لك إلاّ ما نلت من جميل الذكر ورضوان

<sup>(1)</sup> أ: ح. ن. : إلى ذلك وبدا بأن قال: ليس الأمر بالخير بأسعد به

<sup>(2)</sup> أ: ج.ن.: في مثله موقناً بأنك إن أعطيت ذلك من نفسك أعطيته.

الخالق، وإنُّك إن وثقت به، وقال: شرٌّ من دونه وأن تنق بغيره لا تدفع عن نفسك ولا يدفع عنك دافعٌ، وأعلم أنَّك(١) غيـر هاديهم وأنت ضـال، وكيف بقدرُ الأعمى على أن يهدي البصير، والفقير على أن يغنى والذليل على أن يعــزُ؛ واعلم أنــه مــا استصلح المستصلِحُ غيــره إلّا بصـــلاح نفســه، ولا أفسدَ المفسِدُ سواه إلاّ بفساد نفسه، فإن رعيتَ في صلاح من وليت أمرَهُ قائداً باستصلاح نفسك، وإن أردتَ دفع العيوب عن غيرك فطهّر منها قلبك، فـإنّك لا تقدرُ على تطهير غيرك وقـد دنَّستُ نفسك كبعـد الطبيب من إبـراء غيره من دائه مثله، ولا يزينُك رأيك، إنْك إذا أحسنتَ القول دون الفعل فقد أبلغت إلى السامعين منك دون أن يصدُّقَ قولـك فعلك ويحقِّق سريـرتك عـلانيتك؛ واعلمُ أنَّك مطبوعٌ على أخلاقٍ مختلفةٍ منها حسنـاتُ ومنها سبُّشاتُ، فأعــدى أعدائك لك سيُّئات أخلاقك<sup>(2)</sup> وتدارك ببعض ما قابل غضيك بحلمك وجهلك بعلمك، ونسبانك وغفلتك بفكرك، ونظرك، واعلم أنه ليس أحد أصلح للناس من أولى الأمر إذا صلحوا، ولا أفسد لهم ولأنفسهم أحَدُّ إذا فسدوا، فالوالي من الرعيةِ، مكان الروح من الجسد الذي لا حياة له إلاّ بـه وبموضم الرأس من الأبدان الـذي(٥) لا بقاءً لهـا إلّا معه فبـالوالي مـع فضل مـنـزلتِه من الحاجة إلى اصلاح الرُّعيَّةِ مثلما بالرعية من الحاجة إلى اصلاح الـوالي، وقوَّة بعضهم وبعدُ الوالي من القدرة على استصلاً النفسه مع استيشار الرُّعية كبعد الرأس من القفا بعد هلاك مسائر البدن، غير أنَّه أجدرُ باستصلاح الرُّعيُّةِ واصلاح الوالى الفاسد لفضل قوَّته عليها ووهن قوته عنه.

وقد قال أميروس الشاعر: إنّ الأثمة يصلحون بفضلهم، ولا يصلح الأثمَّة إلا موتهم؛ وأحذَّرك الحرص، فأمًّا ما هـو مصحبك ومصلح على يـديـك

<sup>(1)</sup> أ: ح. ن.: مصلح رعيَّتك وأنت فاسد، ولا مرشدهم وأنت عاد ولا..

<sup>(2)</sup> أ: ح. ن. : وأولى الأشياه بك حسنات أخلاقك، فقابل بعض أخلاقك.

<sup>(3)</sup> وكذاء في وأء، والصواب: التي.

<sup>(4)</sup> أ: ح. ن.: استصلاح زيادة في قوة بعض ووهن بعض. .

فالزهد؛ واعلم أن الزهد باليقين، واليقين بالبصر، والبصر بالفكر، فإذا فكرت في الدنيا لم تجدها أهلًا لأن يكرمها بهوان الأخرة، لأن الدنيا دار بلاء ومنزل بلغة، وقد قال أميروس الشاعر: كلُّ ضدًّ مخالفٌ ضده، ولا خير في شيء يزول ويذهب، اتهم أخلاقك السيئة فإنها إذا اتصلت بها حاجتها من الدنيا كانت كالحطب للنار وكالماء للسمك، وإذا عزلتها عنها وحلت بينها وبين مااا انطفت كانطفاء النار عند فقدان الحطب، وهلكت كهلاك السمك عند فقدان الماء؛ إذا أردت الغنى فاطلبه بالقناعة، فإنَّه من لم يكن له قناعة فليس المال مغنيه وإن كثر.

وقد قال أوميروس الشاعر: لا مال يكفي عند ترك القناعة، ولا خير في المرء إذا لم يكن قنعاً، واعلم أنه من علامة تنقل الدنيا وكدر عيشها أنه لا يصلح منها جانب إلا بفساد الآخر، فلا سبيل في صاحبها إلى عز إلا بإذلال، ولا إلى الاستغناء إلا بالافتقار؛ واعلم أن الدنيا ربّما أصببت لغير حزم في الرأي ولا فصل في الدين، فإن أصبت حاجتك منها وأنت مُخطىء أو أدبرت عنك وأنت مصبب فلا يستخفنك ذلك إلى معاودة الخطأ ومجانبة الصواب؛ لا تضن على الناس بما ترغب فيه، ولا تأت إليهم ما تكره أن يؤتى إليك، وقاتل هواك، واقصر رغبتك، واكفف شهوتك واستأصل الحقد من قلبك، وطهر من الحسد جوفك، واقبض إليك أملك، فإن بسط الأمل مقساة القلب ومشغلة عن المعاد، ولكن مما تستعين به على إطفاء الغضب علمك بأن الزلل لا يخلو منه أحد ويه وقع صاحبك، ولعل عدواً لك حمله على ذلك فإن اطعت هواك في أخيك(2) ومكته من نفسه فما أحقك أن تعصى من طاعتك له المحدة، ومعصيتك له سلامة، وهو هواك، ولعلك يا إسكندر ترى أن عقويتك هلكة، ومعصيتك له سلامة، وهو هواك، ولعلك يا إسكندر ترى أن عقويتك من الذنب أو زيادة في الأدب، فإن هممت بذلك فما صدق نفسك ضميرك وسيرتك دون ظاهرك وعلانيتك، وانظريا جميل الذكر شفاء

<sup>(1)</sup> أ: ح. ن. : ماتهوى.

<sup>(2)</sup> أ: ح. ن. : الذي أتى على يديه الذنب إليك قد أشمت عدوُّك بك وظاهرته على أخبك.

الغضب، فبإنَّ الغضب مُرَّ، والمرُّ لا تجتنى منه ثمرةً حلوةً، فإنَّ كنت تريد بعقوبتك إيَّاهُ إصلاحه لك ولنفسه، وجميل الذكر وإن يُنزع عن ذلك الذنب فإنك بالغَّ بالحرمان والوعيد والجفاء بعض ما يغنيك عن شـدَّة الصولة وعظيم العقوبة.

ولا ينبغي أن تستعمل سيفك فيمن تكتفي فيه بالسُّوط، ولا سوطك فيمن تكتفي فيه بالحبس، ولا تسرع إلى حبس من تكتفي فيه بالجفاء والروعد فيأنه بحسب اختلاف أحوال المذنبين وتفاوت أحوالهم يجب أن تكون المقوبات وإن استوت الذنوب؛ واعلم أنك متى نلت مظلمة أو فرطَّت منك عقوبة فإن الذي أتيت إلى المُعاقب إذ لم يكن يستحق عاقبته، ولا الصلاح وحده قصدت بما قال الذي أتيت إلى نفسك من ذلك أشد من الذي أتيت إلى نفسك من ذلك أشد من الذي أتيت إلى نفسك من المعاقب إذا لم يكن تحن عاقبته ولا الصلاح وحده قصدت بها، فتأن في أمرك، واجهد أن تنال بسوطك وعقوبتك من كان بريئاً، ولا يسلم منك من العامة من لا يصلح إلا عليها، واحذر الشهوات، وليكن ما تستمين به على كفيها عنك، إلا أنك تعلم أنها مذهلة لمقلك مهجنة لرايك شائنة لعرضك، شاغلة لك عن عظيم أمرك، وأنها لعب، وإذا حضر اللهبُ غاب الجد، ولا يقوم الدين ولا تصلح الدنيا إلا بالجد.

فإن نازعتك نفسك إلى الشهوات واللّذات واللهو فإنّها ترغب بك إلى شرّ منزلة وأدناها وأخسّها وأسقطها، وأرادت بك خلاف قوام السُنّة فغالبها أشدً المغالبة، وامتنعُ منها أشدُ الامتناع وليكن مرجعك منها إلى الحقّ، فإنّك متى تترك شيئاً من الحقّ فلا تتركه إلّا إلى الباطل، ومهما تركت من الصواب فإنما تركته إلى الخطأ، فلا تداهن هواك في اليسير، فتطمع منك في الكثير، ولا ترخين درعك بمفارقة صغير من الخطأ، فإنّ لكل عصل ضراوة، ومتى تعوّد نفسك القليل تعدل بك إلى الكبير، فلا تطلب لك عصراً في غير نفع ، ولا تصرف لك قوّة في غير عناء، ولا تعدل لك

رأياً في غير رشدٍ(١) مستفادٌ سواه.

فإنْ كان لا بـدَّ من اشتغال نفسـك بللَّةٍ فليكُن في محادثةِ العلماء ودرس كتب الفلسفة والحكمة، فإنَّه ليس سرورك بالشهواتِ بالغاَّ منك مبلغاً إلاّ راكباً بك على ذلك، ونظرك فيه بالغُ منـك مبلغه، غيـر أنَّ ذلك يجمـع لك عـاجل الغيِّ ووخامة العاقبة، فإنَّ أسعد الناس بهواهُ أدركهم(") الرُّشد به.

وإبُّاك والفخر بعلمك بالذي منه كنت (٥) ذا نظرٍ مع حملك في البطن. وكونك مما كُونت منه، وتركُّبك من الأشياء التي شأن كل مركِّب منها الإخلال والانتقال من حال إلى حال، والمثوى الذي إليه تصير حتى تكون بعد الوجود فقيداً، وبعد النعوَّ منحلًا إلى العتوَّ والفخر إذا كانا عنك رابلين.

وإيناك والكذب فإن الكذّاب لا يكون إلا من مُهانة نفسه وسخافة رأيه وجهالة منه بعواقب مضرة الكذب عليه، واعلم أنَّ أقلَّ ما يتنزل بالكذاب إذا عرف به أن يقول فلا يُصدُق، وهو صابر، ولا يحكم وهو غير جاهل، ولا يبرأ وهو نظيف، ثم يصير في البعد من نفسه والانحياز عن قصده بمنزلة من أراد الشرق فتوجَّه إلى الغرب؛ وقد قال أوميرس الشاعر: لبس شيءً أدنى من الكذب، ولا خير في المرء إذا كان يكذب، واعلم أن سرعة إثتلاف قلوب الأبرار حين يلتقون كسرعة اختلاط الماء بالبحار، وبُمْدُ الفجرة من الائتلاف وإن طال اعتلافها.

واعلم أنَّ صلاح الأعوانِ والوزراء بصلاح الملِك، فكن بصلاح الأعوان والوزراء، أعني منك عنده من لاصلاح عنده، فإنَّ الجوهر خفيف المحمل مزيد الثمن، والحجارة فادحةً لمحاملها، قليل ثمنُ عناؤها، ثم اجتهد أيضاً

 <sup>(1)</sup> أ: ح. ن.: فعليك بالحفظ لما أوتيتُ من ذلك والجد فيه وخاصة في العمر الـذي كلُّ شـ ه

<sup>(2)</sup> أ: ح. ن.: السرور وتمام: لسعادة وخلافه جمع لك.

<sup>(3)</sup> أ: ح. ن. : ومعرفتك بالذي إليه تصبر فلا سبيل لك إن كنت . . .

في ابتغاء صالح، أظنة العمال الأعمال، فإنَّ العامل من الملك بمنزلةِ السلاح من المقاتل، فإذا فقد الوالي أعمال الصدق فقد نزل به ما ينزل بالمقاتل إذا لتي أعداء بلا سلاح، وليكن رأسُ العمل به أن تعلم الناس أنَّ معروفك لا يوصلُ إليه إلا بمعونتك على الحق، وتوطن أهمل الباطل ومن يُفسد في الارض أنفسهم منك على العقوبة الفادحة، فإنَّ بذلك يقومُ ملكك وتعدُّ حكيماً، وبعد فإنَّي لست آمنُ عليك الزَّلل في الأمور بعد، وعُميت عليك الاجتهاد، ولا يشبتُ العدرُ إلا بشدَّة الاجتهاد ودرك الصواب، فإذا أشكلت تلك الأمورُ وعميت عليك فليكن مفزعك فيها إلى العلماء، فإنَّ أدنى غايات الفعل الذي يصلح عليه أمرُ الوالي أن يكون عنده من الرأي ما يعلم فضل العالم على الجاهل، خطر المرزية إذا وردت عليه.

وقد قال أفلاطون: من سبرُ عقول العقلاءِ بعقله استبان به من الأمور مشل الذي يُستبانُ به من المصابيح في ظلمةِ الليـل، فلملُّك رأيك أن يُـريكَ أحـداً من الناس يزدريك لاقتباس منهم أو بسخف بـأمرك عنـدهم، فإن عـرض هذا بقلبك فاطرحه أشدُّ الاطُّراح، فإنَّ الذي تسعدُ به من العلم وتفوز بـه من مخالفة الجهل افضل لك نفعاً وأعظمُ خطراً من أن يُعادله شيءُ سـواهُ، مع أنَّ الناس فيك رجُلان: عالمُ يزيدك طلب العلم عنده فضلًا، أو جاهلُ لا يـرغب في موافقته؛ واعلم أنه ليس من أحدٍ يخلو من عيب ولا من حسناتٍ، فلا يمنعك عيبُ رجُل من الاستعانة به فيما لا يفضي به فيه عيبه إلى ما تكره ولا يحبسُك ما فيه من الحسنات على الاستعانة به فيما لا معونة عنده عليه؛ واعلم أن كثرة أعوان السُّوءِ أضرُّ عليك من فقد أعوان الصدق؛ واعلم أن العدل ميزان الله تعالى في أرضه، وبه يؤخذُ الضعيف من القوي والمحقُّ من المبطل، فمن أزال ميزان الله تعالى عن ما وضع بين عباده فقد جهل أعظم الجهالة، وأغوى أشدُّ الإغواء، واعترُّ بالله أشدُّ العزة، واستعن على أمورك بحبلين منهما تألُّف الأهـواءِ، والأخـرى النُّبتُ في الأمـور، وإيَّـاك والتـأخـيـر لأمورك والتُّواني عنها أو فيما يحدث منها، فإنَّك إن قعلت ذلك كثرت عليك، ثم لم تجد لك بمباشرتها بُداً، أو يقدحك إن وكلتها إلى غيرك، وتضيع، وإنّما الأمور كلّها أمران: صغيرً لا ينبغي أن تباشره، وكبيرٌ لا ينبغي أن تبكلُه إلى غيرك، ومتى باشرت صغار الأمور شغلتك عن كبارها، وإنْ صيَّرتَ كبارها إلى غيرك أضعت أكثر مما حفظت، وأضلت أكثر ممًا أصلحت، واسأل الله تعالى الذي اختار العدل لنفسه، وأمرنا بالقيام به في خلقه أن يُلهمك وأن يجملك من أهله وحملته، والقوَّام في عباده وبلاده آخر العهد.

ثم إنّ الملك اشتدت علته وثقل جهداً، فقال له أرسطو: أيّها الملك المحمود، قد جمع الله عزّ وجلٌ لك من حسن الذكر وجعيل الصواب ما تستحقّ به كرامة ما أنت صائرً إليه، وهذا سبيلُ الأبرار المتألّهين، ثم قضى نحده.

وأفضى الأمر إلى الإسكندر، فساس أحسن سياسة وأوفقها، وقُتحت له الدنيا، وكان لا يخلو أرسطو من سِرَّو ومشورته حتى مات ببابل بعد أن دانت له الأرض أربع عشرة سنة ، وقيل دُفن بحمص، وبُني عليه قبّة ، وتفرَّق الملك بعده في فارس وملوك الطوائف الاسكاسه (۱۱) والرُّوم ، وانقضت الأمور إلى أن خرج أردشير من بابل من آل ساسان ، فجمع الممالك ؛ والدنيا دُولَ، والمال (۱۱) عارية ، والباني مُغترَّ بمن سلف ، فسبحان من لا يدخل ملكه التغيير ، وهو الله الحقّ ؛ وتشاور الحكما في أن يُسجد له (۱۱) كالإله ، فنهاهم ، وقال : لا سجود لغير بارى الكل ، ويحقّ له السّجود على من كساه بهجة الفضائل ؛ وأغلظ له رجلٌ من أهل بيته ، فقام إليه بعضُ قواده ليقابله بالواجب، فقال له الإسكندر : دعهُ لا تنحطُ إلى دياته ولكن ارفعه إلى شرفك .

وقال: يجب على أهل الحكمة أن يُسرعوا إلى قبول اعتذار المذنبين

<sup>(1)</sup> وكذاه في وأه.

<sup>(2)</sup> وكذاه في وأه. ولملُّها: الأمال.

<sup>(3)</sup> له: سقطت من وأه. وهي زيادة يقتضهها السياق.

ويبطئوا عن العقوية. وقال: سلطان العاقل على باطن العقـل أشدُ تحكُّمـاً من سلطان السيف على ظاهر الأحمق.

وقال: مَنْ أراد أن ينظر إلى أفعال الله تعالى مجرَّدةً فلْيعِفُ عن الشهوات.

وقال: إن نظم جميع ما في الأرض شبيه بالنظم السماوي لأنَّها أمثالُ لـه تحق.

وقال: النظر في المرآة يُري رسم الوجه، وفي أقاويل الحكماء يري رسم النفس.

وقال: السعيد من لا يعرفنا ولا نعرفه لأنَّا إذا عرفناه أطرنا يومه وأطلنا نومه.

وقال: استقلَّ من كثير ما يعطى واستكثِّر قليل ما تأخذ، ولا تجعل الشحيح أميناً ولا الكسلان صفيًا، لأنّه لا عفَّةَ مع شُعُّ ولا أمانةَ مع كفر.

وقــال بعضهم: كنّا عنــد سَيْر المنجّم، فـادخلنا أيُهــا الملك بستانــاً لــه في الليل، ونظر في النجوم، فجعل سيــر يُشير إليهــا بيده، ويسيــر حتى سقط في بئر، فقال الملك: من تعاطى علم ما فوقه بليّ بجهل ما تحته.

وقال: ما ألطف قبولَ هيولى هذه التفاحة لصورتها وأفعالها لما تؤثر الطبيعة فيها من الأصناع الروحانيَّة من تركيبٍ بسيطٍ وبسيط مركَّبٍ حسُنتُ بمثل العقل لها بل ذلك دليلُ على إبداع مُبدع ِ الكلُّ لها.

## 34 ـ أخبار بطليموس(١)

كان بطليموس رجلًا مقدِّماً حاذقاً بصناعةِ الهندسة والنجوم، وصنَّف كتباً جليلة منها كتابٌ يعرف بماغاسطن، ومعناه العظيم، التَّام، وعُرَّب فقيل له: المجسطي، وهو الذي أخرج علم الهيئة والموسيقى والحساب، وكان مولده ومنشؤه بالإسكندرية العظمى من أرض مصر، ورصد بالإسكندرية في زمن

<sup>(1)</sup> الفهرست، ص: 1327 وابن جلجل، ص: 135 والقفطي، ص: 95.

ادریانوس الملك وغیره، وبنی علی أرصاد أبرُخس الذي رصد بها بـرودس، ولم یكن بطلیموس(۱) اسم له كما یستًی الرجل بكسری وقیصر<sup>(2)</sup>.

وكان مُعتدلَ القامةِ، أبيض اللون، تمام الباع، لطيفَ القدم، على خدَّه الأيسر شامةً حمراء، كَتُ اللحية، أسودها، مفلَّج الثنايا، صغير الفم، حسن اللفظ، حلو المنطق، شديد الغضب، بطيء الرضى، كثير التنزَّه والركوب، قليل الأكل، كثيرَ الصيامِ، طيَّب الرائحة، نظيف الثباب، صات وله ثمان وسبعون سنةً. قبل بطليموس وجالينوس كانا في زمن أدبانوس في سنة تسعم وعشرين وستمائة وخمسة ألف.

وبعد وفاته بسنة ظهر أردّشير بابك ودقيانوس؛ وأصحاب الكهف في هذا التاريخ كانوا وانتهبوا وخرجوا في زمن ثاودوسوس الثاني، وكان سنة أحد وأربعين وتسعمائة وخمسة ألف.

#### آداب بطليموس

قال: ينبغي للعاقل أن يستحيي من ربَّه إذا انصلت فكرتُهُ في غير طاعته. قال: العاقل من عقل لسانه إلاّ من ذكر الله عزَّ وجـلُ، والجاهـلُ من جهل قدر نفسه.

وقال: رضِى المرءِ علي نفسه مقترنٌ بسخطِ الله تعالى.

وقال: كلُّما قاربتَ أجلًا فازدد للهِ تعالى عملًا.

وقال: الحكمة لا تحلُّ قلبُ الأحمقِ إلَّا وهي على ارتحال.

وقال: أدبُ المرءِ قرينُ عقله وشفيعٌ له عند الناس.

وقال: ما مات من أحيا علماً ولا افتقر من ملك فهماً(أ) العلماءُ غرباءُ لكثرة الجُهّال ِ بينهم.

 <sup>(1)</sup> أ: ح. ن. : ملكاً من الملوك البطالـة كما ظن قوم وإنما بطليموس.

 <sup>(2)</sup> ح. م.: يفرق هنا المؤلف بين بطليموس الملك وبطليموس الحكيم وقد أظهر ابن جلجـل أنهما واحد، ص 36.

<sup>(3)</sup> أ: ح. ن. : وقال،

وقال: الحكمةُ شجرةُ تنبتُ في القلب وتشمر من اللسان.

وقال: أشدُّ العلماء تواضعاً أكثرهم علماً، وكما أن المنخفض أكثـرُ البقاع ماءً.

وقال: نعِمُ الجهَّال ِ كرياض المزابل.

وقـال لا تناظـر إلاّ منصفـاً، ولا تحبُّ إلا مستـرشـداً. ولا تـودع سـرُك إلاّ حافظاً.

وقال: من أحبُ البقاء فليُعِدُ للمصائب قلباً صبوراً. وقال الدار الضيَّقةُ الهمُّ الأصغر.

وقال: افرح بما لم تنطق به من الخطأ أكثر من فرحك بما لم تسكت عنه من الصواب.

وقال: إذا غضبت فلا يمتـدُّ غضبُكَ إلى الأثم واعفُ إذا لم(") تـرك الانتقام جوراً أو عجزاً.

وقال: الشُّيبُ آخر مواعيد الفناء.

وقال: قلوبُ الأخيار حصونُ الأسرار.

وقال(2): الكاتمُ للعلم غيرُ واثقِ بالإصابةِ فيه.

وقال: مَنْ قَبِلَ عطاءكَ فقد أعانك على البرُّ والكرم، ولولا من يقبلُ الجودَ لم يكن من يجود.

وقال: الأمل رفيق مؤنس إن لم يبلغك فقد استمتعته.

وقال: الا من يذهب<sup>(3)</sup> أنْس الجماعة.

وقال: كما إنَّ البدن إذا لم ينفعه سقم لم ينفعه طعامٌ ولا شرابٌ، كذلك القلبُ إذ عقله حبُّ الدنيا لم تنفعه المواعظ.

وقال: ما راحمت الدنيا على أمرٍ مستورٍ إلاَّ كشفته.

<sup>(1)</sup> أ: ح. ن.: يكن.

<sup>(2)</sup> أ: ح. ن.: وقال، أبدى العقول يمسك أعند النفوس

<sup>(3)</sup> أ: تم. ن.: وحشة الوحدة والخوف يذهب.

وقال: أعظم الناس قدْراً من لم يبال في يد مَنْ كانت الدُّنيا.

وقال: الناس اثنان: بالغ لا يكتفي ومجدُّ لا يبلغ.

وقال: من زاد أدبُهُ على عقله كان كالرُّاحي الضعيف من كثرة الغنم .

وقال: عبد الشهوات أذل من عبد الرَّقِّ.

وقال: أعدلُ الناس من أنصف عقله من هواه.

وقال: الشفيعُ جناحُ الطالب.

وقــال: ليس شيءٌ أحسن عنــد الله تعـــالى جــزاءٌ من إذا كـــافيتُ المُسيءَ بالإحسان إليه مع دوام الاساءةِ منه إليك.

وقال: الأعمال في الدنيا تجارةُ الآخرةِ، والمموتُ بابُ الآخرةِ، ولا يفلحُ حاطب الشرِّ.

وقال: لاتخرجُ النفسُ من الأملِ حتى تدخُلَ باب الأجل.

وقال: العلمُ بما في الثواب عند المصيبة يُنسي المصيبة.

وقال: النفسُ الجاهلةُ أعدى عدوًّ لصاحبها. وقال: النَّبُّهُ أساسُ العمل، والعملُ سفير الأخرة.

وقال: الجمال في اللسان، والفقر من الإخوان.

وقال: المرضُ حبس البدن، والهمُّ حبسُ الروح.

وقال: النفس أغلبُ عدوٌّ.

وقال بطليموس: ما أحسن بالإنسان أن يصبر عمًّا يشتهي، وأحسنُ منه أن لا يشتهي إلاّ ما ينبغي.

وقال: الحكيم هو الـذي إذا صُدِّق صبـر لا الذي إذا قـذِف كظم. وقـال: لأن لا يستغني الإنسان عن الملك أكرمُ من أن يستغني به.

وقال: العلمُ في موطنه كالذُّهب في معدنِه لا يُستنبطُ إلاّ بالتعبِ، والكريمُ يُحب تخليصه بالفكر ثم يخلّصُ الذهب بالنار. وقـال: دلالةُ القــر في الأيام أقــوى، ودلالة الشـمس والــزهرة في الشهــور أقوى، ودلالة المشتري وزُحل في السنين أقوى.

وقال: نحن كائنون في الزَّمن الذي مالى(۱) بعد، يعني المُعاد، فإنَّ الكون والوجود الحقيقي هو ذلك الكون والوجود في ذلك العالم. وسمع جماعة من أصحابه حول بثر دُفن بدقول فيه، فهزَّ رمحاً ليعلموا أنَّه سمع فتباعدوا عنه قيد رمح ويقولوا ما أحبُّوا.

### 35 ـ أحبار مهادرجيس

كان اسعر اللون، أصهب الشعر، طويل اللحية، كبير الأذنين، عظيم الرأس، صغير العينين، ناحل الجسم، كثير الصعتِ حلو المنطق، متانياً في كلامه، حسن الثنايا بيده عصاً على رأسها صورة هلال؛ مات وله ثمانون سنة فَين كلامه: باسم ولي الحكمة، منتهى الانعام والرحمة، وغاية الطول والإحسان الواجد بكل الزمان، الذي جاد بالخير بفضله وجعل الشكر سبب الزيادة من عطاياه ومواهب، والكفر تمحيق ما لرزقه ومنته.

وقال: أمران يستصلح به المرءُ دنياه أدبٌ تقوم به نفسه واجتبهاد تحسُن به عيشتُه، وأمران يحتاج إليهما لمعاده: عقلٌ يُعْرَفُ به حـظُهُ، ونزاهـةُ يقهر بهـا شرههُ.

وقال ظهور الهيبة من الولاةِ حسمٌ لبوائق الأشرار والبُّغاة.

وقال: كرمُ الحسب عونُ على تثمير الأدب.

وقال: الغنى نزاهةُ النفس وملك الهوى.

وقال: جليّة السروءة صونُ السرء نفسه، وقمعُهُ لهواه، وثمرة ذلك ما يكتسب من حسن الثناء، وفضل المحبّة، وإحمادِ العاقبة.

وقال: استوجب الشكر من رحب درعة وقهر حلمه غضبه.

<sup>(1)</sup> كذا في وأو ولعل الصُّواب: تالم.

وقال: الصمتُ مع فقدِ الخطأ في حسنه أفضلُ من النطقِ المُصيبِ في غير أوانه.

وقال: كفاك من عقلك ما أوضع لك سبيل رشدك من غيُّك. فقـال: أولى الاشياء بالصون والتكرمةِ علمُ استُجمع به حظُّ الدنيا والاخرة.

وقال: من جاد لك بمودِّتِهِ جعلك عديل نفسه.

وقال: من حسنت نبَّتُه فقد استقامت طريقتُه، ومن لانتْ كلمتُهُ استحقُ من الجميع محبَّته؛ خيرُ ما أتممتَ من معروفك ما ابتدأتَ به من غير مسألة.

وقال: كم من أدب قد أهمِلَ بسوء صيانته، وكان جالباً حتف صاحبه.

وقال: جماع ما في الدنيا من مكاسب المروءة اعتقاد مودّة أهل الـدّين لمروءة.

وقال: لا يوجبُ العاقلُ صدقَ المحبَّةِ إلَّا لأولى الوفا.

وقال: استصلح نفسك بعقلك واجعلْ أدبك بمنزلةِ(١) تدرِكُ بها ما انتشر من أمرك.

وقال: اللطف مسالمةُ عدوِّكَ وإن كنتَ واثقاً بتأيَّدِكَ وقهرك، وآفَّة النجدة عدمُ الرَّؤية، وآفة العلم فقد الحلم والمروءة.

وقال: التماس ما لا يُدرَك عناءً ومشقّةً، كذلك تقويم الجاهل توهينٌ للمقل وأتعاب له.

وقال: كما إن الأدب والعلم من السعادة كذلك الحلم والتواضع جماع البرِّ وسبب لدرك حسن المنزلة.

وقال السُّعيدُ من قمع بالصُّبر شهويّه ودبَّر بالحزم أمره.

وقال: من ساء طبعُهُ تنغصت معيشتُهُ وعظَّمَتْ مصيبتُه.

وقال: من نسب في الأموال لم يعدم العمومُ.

وقال: الروح المتواضعُ كمدينةٍ عليها سورٌ حصينٌ.

<sup>(1)</sup> أ: ح. ن. : مرآت (مرآة).

# 36 ـ أخبـار غريغوريوس المتكلِّم على اللَّاهوت

كان راهباً نصرانياً، وكان مطراناً بانطاكية، ثم صار بطركاً بها، وله مصنّفات في الحكمة(١).

وقبال: إجعل الله تعبالي بدء أمرك، وكما ربيح العيش المُمِّر يبوماً بينوم، إعرف كلُّ شيء واختر أفضله؛ ما أردى الفقر، وأشرُّ منه الغني الرُّدِيء. إذا كنت تحسن(2) فاعلم أنَّك بالله تعالى متشبَّه، أطلب خير إلَّهك فتكون صالحاً، اضبط حسدك، واربطه بالقيود، الجم غضبك لثلًا تقع خارجاً من عقلك مساوى، نظرك، وليكن لسانك ميزاناً، إعمل غلفاً الذنيك لثلاً تكون ضحكة، اتخذ العلم سراجاً بعيشك، إجمع لا تظُّنُّ بنفسك() غير ما أنت فإنَّك هالك، اعقل كلُّ شيءٍ، واعمل الذي ينبغي، واجعل نفسك غريباً، واكرم الغرباة، إذا طاب سيرُ سفينتك فاحذرِ الغرق، عند ذلك ينبغي أن يُقبل كل ما جاء من الله تعالى بشكر، عصا الصديق أفضل من كرامة الشرير، ثابرٌ على باب الحكماء، فأمَّا الأغنياء فلا، احتمل شتمة يسيرة تحمد كثيراً، احفظ نفسك ولا تفرح بسقطة، أخِرُ الموهبة أن لا تحسد فالزُّلـل أن تكون حسوداً، إذا قـويت على احتمال عسف شـاتمك فـأدق النظر فيمـا يتولُّـدُ لـك من العُجب بشنائك. وكان يفرح ويحزن بشتم رجل من الأفناضل لـه، فقيل: لمَ ذلـك؟ فقال: أفرحُ لأني أشتم بلا جرم وأحزن لرجل نبيل كيف يزِلُّ؛ إذا كانت لك كلمة حكمةٍ فاقض بها إلى دليل وإلَّا فضع يدك على فيك الدُّهر، تُلهب شهاب المصباح ومجاورة النساء تلهب<sup>(9)</sup> بالدنيا أسرعت إليه ضربات الأعداء؛ النبات يهتزُّ لقرب الماء، والشُّهوة تعظُّمُ بكلام المرأة؛ الحسد يبدُّدُ العلم، والحلم يجمعه. الكرامة تطفىء الحقد.

أ: ح. ن : وقال من نسب في الأموال لم يعدم العموم، وقبال: الزوج المتواضع كمدينة طبها سور حصين.

<sup>(2) :</sup> الأمور،

<sup>(3)</sup> أ: ع. ن.: فتهلك.

<sup>(4) ]:</sup> ح. ن.: نار الشهوة، ومن أحبُّ الحد وسلم من لسان العدو ومن يلبس. .

#### 37 ـ آداب باسيليوس

معناه: الملكُ. قال: من القبيح أن تحترز من أغـذية البَّدنِ كيـلا يكـون ضاراً ولا تحترز من أكثر العلم وهو غذاءُ النفس حتى لا يكون باطلاً ضارًاً.

وقال: من القبيح أن يكون الملاّحُ لا يطلقُ سفينته مع كلّ ربيح ، ونحن(١) نطلق أنفسنا مع كلّ سانحةٍ من غير بحثٍ ولا اختبار.

وقال: إنه مَن القبيح أن تطلبُ في صحّةِ كلُّ علم ٍ ما تقنع به وتقبل علم ما عن صِحْته .

وقال ينبغي لمن علم أن البدن للنفس كالآلةِ للصانع أن يـطلب كلَّما يصـيـر البدنُ أنفع وأوفق الأفعال النفس التي فيه، وأن يهـرب من كلَّ مـا يصـير البـدنُ أنفم وأوفق الأفعال النفس غير نافع ولا موافق الاستعمال النفس له.

وقال: إن كان من القبيح إذا ركبنا الخيل أن لا تكون تجريها وتديرهـا لكن هي تكـون التي تجري وتـديرُنـا، فأقبـع من ذلك أن يكـون هذا البـدن الذي ألبــناه هو الذي يجري بنا ويديرنا لا نحن نجريه ونديره.

وقال: إن كان من القبيع إذا كان البدن سمحاً باوساخ بثياب نظيفة فاقبحُ من ذلك أن تكون النفس دنِسةً باوساخ العيوب ويكون البدن مزيّناً من خارج. وقال: إن كنا نعنى بجميع أعضاء البدن وخاصةً بالأشراف منها فبالحريً أن نعنى بجميع أجزاء النفس وخاصةً بالأشراف منها، فبالحريّ أن نعنى بشيء وهو العقل.

وقال: كما إن الذين يستعملون حواسً البدن فقط يمنعهم من الغضب الخوفُ من الملك المحسوس إذا وقفوا بين يديه كذلك يجب على من يستعملُ الحواسُ النفسانية أن يمنعه من الغضب الخوف من الملك المعقول الذي هو واقفُ بين يديه دائماً. وقد رأى إنساناً سميناً فقال: ما أكثر عنايتك برفع سور حبسك.

<sup>(1)</sup> نقرب من الله من غير بحث.

وقال: ينبغي لك إذا دبُّرت إنساناً يريد بذلك صلاحة أن لا يتشكُّل بشكـل من تـريـد أن تتقم منـه من عـدوِّ ولكن ينبغي أن يتشكُّــلَ بشكــل المـــريض للطبيب.

وقال: كما تكون سيرتُك في المجالس والمحافل والمجامع كذلك ينبغي أن تكون في الخلوات.

# 38 ـ إقليـدس الصـوري<sup>(1)</sup>

وهو أوَّلُ من تكلَّم في العلوم الرياضية وأفرده علماً نافعاً في العلوم، منقَّحاً للخاطر، ملقَّحاً للفكر، وكتابه معروف باسمه، وقيل إنَّ عِلْمَ هذا الكتاب وبراهيئة كان موجوداً قبل إقليدس، والقدماء تكلَّموا على هذه العلوم قبل وجود إقليدس بزمان، والذي فعلة إقليدس أنه جمع علوم هذا الكتاب من مواضع متفرقة، ورتبها وهذبها وأصلحها، وتصرّف فيها بالزيادة والنقصان، فصار نسبته كتاباً مشهوراً وبهذا العلم معروفاً.

وقال له رجلٌ: لا آلو جهداً في أن أفقدك حياتك، فقال: وأنا لا آلـو جهداً في أن أفقدك غضبك.

وقال: من أراد أن يكون محبوبه محبوبك وافقـك على ما تحبُّ فصرتما متَّغِنَيْنِ على محبوب واحد.

وقال: الأمور جنسان أحدُهما يُستطاع خلمه والمصير إلى غيره، والأخر توجبه الضرورة فلا يستطاع الانتقال عنه والاهتمام، والاسفُ على كلُّ واحدٍ منهما غيسائغ في الرأي، فإن كانت الكائنات من المضطرة فما الاهتمام بالمضطرُّ وإن كانت غير مضطرة، فلِمَ الهمُّ فيما يجوز الانتقال عنه؟

وقال: كلَّ فاثنت وجدَّت عنوضاً منه وأمكنك اكتساب مثله، فما الأسف على ما عوض ولا يُصاب له مثلٌ، فما الأسفُ على ما

الفهرست، ص: 325: اقلیدس بن نوقطوس.

لاسبيلَ إلى مثله وإذا لم يبق العاقل بشيءٍ من أمور الـدنيا فيقتصــر على ما لا بد منه ويترك ما منه بدّ.

#### 39 ـ أخبار لقمان الحكيم

المذكور في القرآن العظيم، كان أسود اللون حبشياً، جنسه من النّوبة، وكان منشؤه وتعليمه وتهذيبه ببلاد الشام، ومات بها، وقبرُهُ بمدينة الرّملة من أعمال فلسطين، كان ساكناً في أكواخ في هذا الموضع، وكان من موالي العارية الأولى بالشام، وكان في زمن داود النبي ، وفي رواية أخرى كان عبداً أسود غليظ الشفتين مصفّح القدمين، فأتاه رجُلُ وهو في مجلس أناس يحدّنُهم، فقال له: ألستَ الذي كنت ترعى الغنم في مكان كذا وكذا؟ قال: معم، قال: ما بلغ بك إلى ما أرى؟ قال: صدق الحديث، وأداء الأمانة والصمت عما لا يعنينى.

وقال آخر: كان لقمانُ أسود معضلاً غليظ الشفتين، مصطك الرُّكبتين، فكان لرجل من بني اسرائيل اشتراه بشلائين ديناراً ذهباً، وكان مولاه يلمب بالنّرد ويخاطر عليها، وكان على بابه نهر جارٍ، فلعب يوماً على أنَّه إن قمره صاحبه شرب الماء الذي في النهر أو يفتدي منه، وإن قمر صاحبهٔ فعليه مشل ذلك، فقَمر سيّد لقمان، فقال له القامر: إشربُ ما في هذا النهر وإلاّ افتيد منه، قال: احتكم، فقال: عينيك أفقاهما أو جميع ما تملك، فقال: أمهلني يومي هذا، قال: ذلك لك، فامسى كثيباً حزيناً إذْ جاء لقمان وقد حمل حُزْمة عبث به، وسمع منه الكلمة بعد الكلمة من الحكمة، فتعجب منه، فلمًا عبث به، وسمع منه الكلمة بعد الكلمة من الحكمة، فتعجب منه، فلمًا جلس إليه قال لسبّد: مالي أراك كثيباً حزيناً؟ فأعرض عنه، فقال له الثانية، عندي فرجاً، فقصٌ عليه القصة، فقال لمّدَنُ: لا تغتم، فإن لك عندي فرجاً، عندي فرجاً، فقصٌ عليه القصة، فقال له السربُ ما في هذا النهر، فقل له:

أشربُ ما بين الضَّفَّتين أو المدَّ الذي يجيء به، فإنَّه سيقول لـك: إشرب ما بين ضفّتي النهر، فإذا قال لك ذلك، فقل لـه: احبس عني المدَّ حتى اشرب ما بين الضُّفتين، فإنَّه لا يستطيع أن يحبسَ عنك المدَّ، فتخرجُ ممَّا ضمنت له، فطابت نفسه.

فلمًّا أصبح وجاءه الرجُّلُ، فقال له: قمْ(ا) أشربٌ ما بين الضفَّتين أو المدُّ؟، قال: لا ما بين الضفتين، فقال: احبس عني المدُّ(2) فخصمه بـذلك، فكفُّ عنه، فأكرم لقمان واعتقه.

وكان ذلك أوَّل ما ظهر للناس من حكمه، وكان يختلف إلى داود(٥) سنة، وداود يتَخذ درعاً وذلك أوَّل ما بدأ في صنعتها، فلم يسأله لقمان، ما هذه، ولا أخبره داود عليه السلام حتى فرغ منها، فصبَّها داود على نفسه، ثم قال بالسريانية: زرداطا باكثرا(٩) يعني: درعٌ حصين ليوم قتال، فقال لقمن: الصَّمتُ حكم(٩)، وقليل فاعله، وكان قبل ذلك لم يمدح نفسه قط، ولم يُزكُها، وقال له مولاه وقد ذبح شاةً: إثنني بنافضل كلِّ شيء فيها، فأتاه بالقلب، فقال: إثنى بشرً ما فيها، فأتاه بالقلب.

ورُوي أنّه لما هدأتِ العيون المقاتلة نودِيَ لقمانُ أيسرُك أن تكون خليفةٌ في الأرض؟ قال: إن يخيِّرْني رئي فسمعاً وطاعةٌ، وإن يخيِّرْني اختر العاقبة. قيل: وما عليك أن تكون خليفةٌ 6) تقضي؟ قال: إنْ أقسضِ بالحقّ فبالحري أن أنجو، إن أخطىء أخطِ طريق الجنة، ولأن أكون في الدنيا مهيناً ذليلاً أهونُ من أن أكون فيها قوياً عزيزاً، ومن باع الاخرةَ بالدنيا خسرهما جيمعاً.

<sup>(1)</sup> أ: ح. ن. : واشرب ماه النَّهر قال:

<sup>(2)</sup> اً: ح. ن. : حتى أشرب ما بين ضفَّتين.

<sup>(3)</sup> أ: ح. ن.: إلى داود، ويفتش عن الحكمة فاختلف.

<sup>(4)</sup> أ: ح. ن. : القرآن. (2)

<sup>(5)</sup> أ: ح. ث.: خير. (6) أ: ح. ث.: فرالأرضي.

<sup>)</sup> أ: ح. ن. : في الأرض.

قال: فرضي الله سبحانه ذلك من قوله، فارسل الله تعالى إليه ملكاً، فغطّه بالمحكمة غطّاً، فأصبح وهو أحكم أهل الأرض، وكان يغشى داود لحكمته، فيقول له داود: هنيئاً لك يا لقمان، أوتيت الحكمة، ووقيتَ الفتنة، وكان الأمرُ الذي فيه داود عليه السلام قد ألقي إلى لقمان فابي أن يقبله، ورأى داود عليه السلام الناس يخوضون ولقمان ساكت، فقال ألا تقُل يا لقمان كما يقول الناسُ؟ قال: لا خير في الكلام إلا بذكر الله تعالى، ولا خير في السكوتِ إلا بالفكر في المعاد، وأن صاحب الدين إذا فكر فعليه السكينة، وشكر فتواضع، بالفكر في المعدي، ورضي فلم يهتم، وخلع المدنيا فنجا من الشرور، ورفض الشهوات فصار حُراً، وتفرَّد فكفة الاحزان، وطرح الحسد فظهرت له المحبة، وسمت نفسه عن كلَّ فانٍ، فاستكمل العقل وأبصر العاقبة، فأبنَ الندامة، ولم يُخف الناس، فلم يخفهم، ولم يذنب إليهم فسلم منهم، فالناس منه في نعب.

قال: صَدَقْتَ يا لقمان، وأعجب به وشاع ذكره.

وقال داود للقمان بعدما كبُرَتْ سنّة: ما بقي من عقلك؟ قال: لا أنظرُ فيما لا يعنيني ولا أتكلّف ما كُفيتُه، وكان مولى لقمان الذي أعتقه، أعطاه مالاً كثيراً، فبارك الله تعالى للقمان في ذلك المال، فكثر، وبسط لقمان يدّه في الخير، تصدّق، وسلّف من استسلفه، ولا يأخذ على ذلك رهْناً ولا كفيلاً، فإذا دفع المال إلى الرّجُلِ قال: تأخذه بأمانة الله تعالى، وتؤدّيه إلى عام قابل هذا الحين، فيقول نعم فيدفعه إليه، فجعل الناس يأخذون منه ويردّون عليه، فبال الله تعالى له في ماله وثمره.

ويُروى أنَّ لقمان أوتي الحكمة وبُسِط له في الدنيا، فقديها، واعتزل الناس وشرورَهم، فنزل فيما بين الرَّملة وبيت المقدس، لا يخالط الناس حتى لحق بالله عزَّ وجلَّ، فكان مما وعظ به ابنه باران أن قبال له: يا بنيَّ، عليك بالصبر واليقين ومجاهدة النفس، واعلمْ أنَّ الصبر فيه الشرف والشفقة والزهادة والترقُب، فإذا صبرتَ عن محارم الله تعالى، وزهدت في الدنيا،

وتهاوَنْتَ بالمصائب، ولم يكن شيءُ أحبُّ إليك من الموتِ، وأنتَ تترقُّبُهُ.

إي بنيًّ، عليك بالخير، واحلم الشَّـرَّ فإن الخيـر يطفيءُ الشَّـرَّ، إي بنيًّ، كذب من قال إنَّ الشر بالشُّرِّ يُطفىء، فـإن كان صـادقاً فليــوقدْ نــاراً إلى جنب نار، ولينظر هل تطفئها، ولكن لا يطفئه إلاّ الخير كما يطفىء الماءُ النار.

ويُروى أنَّ لقمان قال لابنه: يابُنِيُّ مُرْ بـالمعروف وانْـهُ عن المُنْكَرِ، واصبـرْ على مـا أصابـك، وتهاونْ بـالمصائب، وحـاسِبْ نفسك قبـل أن تسبنَ إليها، واعرفِ العثرة فإنَّكَ إذا عرفت العثرة لم تفرَّط في أمرك.

إي بُنيٍّ، أكثِرُ ذكر الله عزَّ وجلَّ، فإنَّ الله تعالى ذاكرٌ من ذكره. `

إي بنيٍّ، ليكُنْ ذنوبك بين عينيك وعملك خلف ظهرك.

إي بنيُّ ، فِرُّ من ذنوبك إلى الله تعالى ولا تستكثر عملك .

إي بنيِّ ، أطِع ِ الله عزَّ وجلٌ ، فإنَّ مَنْ أطاع الله تعالى كفاه ما أهمَّــه وعصمه من خلقه .

إي بُنيً ، لا تركُننَّ إلى الدنيا، ولا تشغل قلبك بحسنها، فبإنَّك لن تخلق لها، وما خلق الله تعالى خلقاً أهـون عليه منهـا لأنَّهُ لم يجعـل نعمهـا ثـوابـاً للمطيعين، ولم يجعل بلاها عقوبةً للعاصين.

يا بُنيُّ، لا تفرح بـطول العافيـة، واكتُم البلوى فإنَّـه من كنوز البـرِّ، واصبرْ عليها فإنْ ذلك ذخراً لك في المعاد(۱).

إي بنيُّ، أضمِر من الطعام، وامتلهُ من الحكمة.

إي بنيَّ، جالس الحكماء وأرضَ بقولهم تزدد حكمةً.

إيْ بنيُّ تكلِّمُ بالحكمةِ عند أهلها، وعليك بمجالسةِ أهل الذكر فإنَّها محياةً للعلم، وتحدثُ في القلوب خشوعاً.

إيْ بنيُّ، اقصِدِ الحاجةَ ولا تنطقُ بما لا يعنيك، ولا تكنُّ مضحاكاً من غير

أ: ح. ن. : اي بني أرض باليسير واقنع بما رزقت، ولا تصدّن عينيك إلى رزق غيرك فإناً ذلك يرديك.

عجبٍ ولا مشاء في غير أدب، وكنْ ليَّنَ الجانب، قريب المعروف، كثير التفكير، قليل الكلام إلَّا في الحقُّ، كثير البكاء، قليلَ الفرح، ولا تمازح، ولا تُصاحب، ولا تُمار، وإذا سكتُ فـاسكت في تفكُر، وإذا تكلَّمت فتكلَّم بحكمة.

إيْ بني ، عليك بالصمت، فإنك تحمد عنه ، فما ندمتَ على السكوتِ قطم ، وربَّما تكلمت فندِمْت. يابُني ، لا يكن الدَّبكُ أكيس منك إذا انقضى الليلُ خفق بجناحيه ، وصرخ إلى الله بالتسبيع ، وإيَّاكُ والغفلة ، خف الله تمالى ، ولا تعلم من نفسك ، ولا تغترُ بقول الجاهل ، إنَّ في يديك لؤلؤة ، وأنتَ تعلمُ أنها بعرةً .

إيْ بنيّ انتفعْ بما علّمك الله فإنّ العالم ليس كالجاهل، وأنّ خيــر العلم ما نفع، وإنّما ينفع الله تعالى بالعلم من اتبعهُ، ولا ينتفع به من علمَهُ فتركهُ.

إِيْ بُنيَّ، أعلمُ الناس بالله تعالى أشدَّهُم لـه خشيةً، إِي بُنيَّ، تعلَّم الخيرَ وعلَّمه، واعلم أنَّ الناس بخير ما بقي الأوَّلُ حتى يعلم الاخير، وإنَّما كلامُ المملَّم كالينابيع يحتاجها(أ) الناس بالتواضع أعلمُهم بالله وأحسنُهم لـه عملًا، واعلم أنَّ من نوَّر الإيمانُ قلبهُ نطق بالحقُّ لسانَه فيتنفع به وينفع الله تعالى به غيره، ومَنْ أنطقَ الله تعالى بالحقُّ لسانه فلم ينتفع به كان خراب دينه في لسانه، فإنَّ الرجلَ ليُفْسِدَ بالكلمة الواحدة، كما يكون من الشَّرارة الصغيرة النار العظيمة الفساد.

إي بُنيُّ، إنَّ الفاحشَ البذيء الشَّقي إن تحدَّث فضحَهُ لسانه، وإن سكت فضحه العيُّ، وإن عمل أساء، وإنْ فعل ضاع، وإن استغنى بطِرَ وإنْ افتقرَ قنطَ، وإنْ فرح أشرَ، وإنْ حزن أسر، وإن قسد أفحش، وإن قُدِرَ عليه فهو مهينٌ، وإنْ سال ألحُّ، وإن سئل بخل، وإن ضحك شهق، وإن بكى خار،

<sup>(1)</sup> أ: ح. ن. : يوماً هذا ويوماً هـذا فيتبعون بها عليك بالتواضع لأن أخلف الناس. . .

وإن رَجَرَ عنف، وإن ذُكِر غضبَ، وإن أعطى منَّ، وإنَّ أعطىَ لم يشكر، وإنَّ أسروت إليه خانك، وإن أسرُّ إليك اتُّهمك، وإن كان دونك همزك، وإن كان فوقكَ قهرك، وإن صحبته عناك، وإنَّ اعتزلته لم يدعك، لا حكمته يعنيـه ولا حُكم غيره ينفعُه، ولا يستريح من الـزُّجر، ولا يستريح زاجرُه، ولا ينقضي تعليمه، ولا يفرح معلِّمه، ولا يُسرُّ به أهلهُ، ولا يفترُ عنهم حزنُه، إن كان أكبرهم غنيٌّ من دونه وإن كان أصغرهم غنيٌّ من فوقه، ولا يعرشَدُ إن أرشِد، ولا يطيع إن أمِرَ، ولا يسعدُ من عاشره، ولا يسلم من اعتزله، ولا يصيبُ إن قبال، ولا يفقهُ إن قيلَ له، ولا يقتصدُ في الرُّجباءِ، ولا يصبرُ في البلاء، لا يقفُ في المسألة، لا يفعل المعروف، لا يشكرُ لأحدٍ، لا يدعُ الغشّ، لا يفبلَ من ناصح ِ ثقة وإن لم يوافق الحكماة، ويعجبه عِلمُه وإن أحد يوافق العلماء يرى أنَّه محسنٌ، وإن كان مسيئاً يرى عجزه كيُّساً وشرَّهُ خيراً وتفريطه حزماً وجهله حلمـاً، بما أحبُّت نفسـه آخذُ ومـا كرهتـه تاركُ، وإن وافق الحقُّ هواه مدحه وامتدح بـه، وإن خالف الحقُّ هـواه أكذبهُ ورمى به، وإن احتـاج إلى الحقُّ سأله، فإذا سُئلة منعه، وإذا حضر أهلُ الحقُّ ساعدهم، وإذا تغيُّبَ عنه كان في الباطل، إذا جالس العلماء لم يتخشُّم، ولا ينصت لهم، فإذا جالس من دونَهُ فخر عليهم، وضحك منهم، يقبول الحقُّ ويخالفُهُ بالعمل، يأمر بالبرُّ وهو فاجر، ويأمرُ بالحقُّ وهو مبطلٌ، يأتي إلى الناس بما لا يرضاه لنفسه، يدلُّ على الإحسان ويجتنبُه، وينهي عن السوء ويتبعه، يـأمرُ بـالحزمِ وهو مضيُّعُهُ لا عليه، يتفقُّهُ لغير الدين، يتعلُّمُ لغيـر العمل، يتَّبـع الدنيـا بعمل الأخرة.

إن كنت عالماً تكبُّر وإنف أن يتعلَّم، وإن كنت جاهلًا سخر منك ولم يُعلَّمك، إن كنت قويًا عُنْفَك، وإن كنت ضعيفاً عجّزك، وإن كنت غنياً سمَّاك طاغياً، وإن كنت فقيراً سمَّاك مُضيعاً، وإن كنت حريصاً على الخير سمّاك مُكلفاً، وإن كنت بطيئاً سمَّاك متصنَّعاً لا جرم ولك وإن اعطيتَ سمَّاك مبذَّراً، وإن مسكت قال بخيلًا، وإن لِنْتَ للناس وتقرَّبْتَ منهم قال: ما أشدً تملَّقك، وإن اعتزلتهم قال: ما أعظمك. فمثل الأحمق كالثوب البالي إذا رقعته من جانب تخرُّق من الجانب الآخر، كالزجاجة لا تتشعب، ولا تترقع؛ واعلم يا بنيُّ أن من أخلاق الحكيم السعيد الوقار والسكينة والبر والعدل والحلم والرزانة والإحسان والعلم والعمل والحذر والحزم والـورع والمعروف والعفـو والتواضـم، إنْ تكلُّم تكلُّم بعلم ، وإن صمت صمتَ عن حلم ، إنْ قـدر ورع، وإن بغي عليه غفر، وإنْ سـال لم يخلف، وإن سُؤل لم يبخل، وإن قـال قال بعلم، وإن قيـل له فقِـهَ، وإنْ علم علَّم من دونـه، وإن تعلُّم أحسن المسألـة، وإنَّ أحسن إليـه شكـر، وإنَّ استطاع أن يحسن أحسن(١) آنساً بالله، فإن جالس من فوقه في العلم سأله، وإنْ جالس من دونه في العلم علَّمهُ، إنْ أسررت إليه لم يخنك، وإن أسرُّ إليك أمنك، إن أعطاك لم يمنُّ عليك، وإن أعطيته شكرك، يرضى للنـاس ما يرضى لنفسه، يقتصد في الغني، ويعفُّ في الفقر، لا يلهيـه عن الله المالُ. ولا يشغلُهُ عنه المسكنةُ، ينتفع بعلمه، يسمع ممَّن وعظهُ، لا ينازعُ من فوقَهُ، ولا يحقر من دونَهُ، ولا يبطلُبُ ما ليس لـه، لا يضيع مـاله، ولا يقـول مـا لا يعلم، ولا يكتم علماً عنده، يتجاوز عن حقُّه، لا يبخس الناس أشياءهم، الناس منه في راحة، ونفسه منه في عناء، يحمل نفسه على الحقُّ إن أحبُّت، وإن كرهت منهم، دأبه على دينه، يتَّعظُ بموعظة الواعظ، سـريعٌ إلى الخيـر، بعلىء من الشُّرِّ، قبويٌ في العمل، ضعيفٌ عن المعاصى، قليل العلم بالشهوات، عالم بالقربات إلى الله تعالى، ذو المعروف في ماله، المتعفُّفُ فيما ليس له هــو في الدنيــا كالغـريب، همُّه معــادُّهُ ومنقلبُه، يــامرُ بــالمعروف ويفعله، ينهي عن الشُّرُّ ويجتنبُهُ، يوافق سرُّه علانيتُهُ وقوله فعله.

يابُنيّ، تفهّم الحكمة واخلاقها كُلّها، واجعلها لك شغْلًا، وفرّع نفسك لها، وقرّ عبناً إذا جمعتها، واعلم أنّ الحكمة لا تصحّ إلّا بالدين واللّين، وأنّ

<sup>(1)</sup> أ: ح. ن. : وإن أسيء إليه عفا.

اللّين جرابُ الحكمةِ، وأنَّ مثل الحكمةِ بغيرِ تدبير بمنزلةِ مال في يديً غير خازنه أباحه الحاتِه مارقاً ووجمله مُغرِزاً أو كمشل غنم تروع إلى غير زريبةِ أباحها اللّذبُ وجدها ضائعة فأكلها، وتعاهد مع ذلك لسانك، واعلم أنَّ اللسان بابُ الحكمةِ فإذا ضيَّعتَ الباب دخل من لا تريد أن يدخل، فإذا حفظت الباب حفظت الباب حفظت الباب منظت الباب عضظت الخزانة و(أ) ملك لسانة إذا رأى لقوله قراراً تكلم، وإن لم يَر قراراً صمت (أ)؛ أكرم حكمة الله تعالى ولا تضيَّعها عند مَنْ تهونُ عليه ولا تبخل بها على من يريدُ حفظها.

إي بنيٌّ ، إن اللسانَ مفتاحُ الخير والشُّرُ ، فاختِم على فيك إلَّا من خيـرٍ كما تختِمُ على ذهبك وفضَّتك، طويى لمن يغترُّ بالدنيا ولم يندم يومَ الحـــاب .

يابيً، لا تضيَّع مالك وتُصلحُ مال غيرك، فإنَّ مالك ما قدَّمْتَ لنفسك، ومال غيرك ما تركتَ وراء ظهرك، إي بنيً، إنَّ الدنيا لا خير فيها إلاَّ لاحدِ رجلين منهما رجلٌ سبق منه عملُ سوء، فهو حريصٌ على أن يتداركه بعمل صالح لِعفوَ الله تعالى عن سيئاته، ورجلٌ يطلبُ الدرجات فهو يسارع فيها.

إي بُنيّ، أحزمُ أهل الدنيا رجلان: رجلٌ اعطاه الله تعالى شرفاً في الدنيا وذكراً، فهو يلتمسُ شرف الآخرة وذكرها، ورجلٌ قدر عليه رزقُهُ فصبرَ حتى يأتيه اليقينُ، وأحسنَ عبادةً ربّه تعالى.

إي بنيَّ، إنَّه من يَـرْحَمُ يُــرْحَمُ، ومن يصيتُ يسلَمُ، ومن يفعــل الخبــرَ يغننم، ومن يفعل الباطلَ يندم، ومَن يكــره الشُّرُّ يعتصمْ، ومن لا يملك لـــانهُ يخــر.

يابُنيّ ، إنَّنِ دعوةَ المظلوم ِ فإنَّها أوشكُ الدعاءِ صعوداً إلى الله سبحانـه استجابةً .

يابُنيُّ، إقبلِ المموعظةُ وإنَّ اشتـنَّتْ عليك، وويـلُ لمن سمع فلم ينفعُهُ

<sup>(1)</sup> أ: ح. ن. : أن من.

 <sup>(2)</sup> فإذا استنطقه من يريد الحكمة للدين جهد، وإن استنطقه السُّفهاء بصمت.

السمع، ولِمَنْ علم فلم يتفعُهُ العلم، وويلٌ لمن عبي لـه فـاستحبُّ العمى على الهدى، طُومى لَمَنِ انتفع بعلمه، واستمع القولَ فاتَّبع أحسنَهُ.

يابُنيَ ، إجعل همُّكَ فيما كلُّفْتَ، ولا تجعل همُّكَ فيما كفيت، لا تهتمُّ للدنيا فتشغلُك عن الآخرة

يا بُنيُّ، كنْ قريباً من الناس، سهالًا، فإن الله تعالى يحبُّ كالَ سهالِ الخلق، طلق اللسان بالخير، وهو رأس أخلاق الصالحين.

يابُنيً ، إذا أنعم الله تعالى عليك زِدْ في شكرك له وتواضُعك وإحسانك إلى من هو دونك ؛ يا بُنيّ دع عنك كلَّ ما تعتذرُ منه إلى الناس، واقبلُ عُـذْرَ من اعتذرَ إليك، لا تعجبنُ بما تعمل وإن كَثَرَ فإنَّك لا تدري أيقبلُ الله تعالى منك (اغيره ، ولا تستطلُ على الناس، ولا تُنقصهُمْ حقَّهم، ولا تكُنْ ظالماً، واجتنبُ دعوة المظلوم ، ولا تمدُّنُ عينيك إلى زهرةِ الدنيا، ولا تطلبنُ قضاء كل زينةٍ من الدنيا، ولتكنْ همتُّك في ما يُقرِّبك من الله تعالى .

إي بُنيّ، أحبب في الله وابغض في الله، ولا تُداهن أهل المعاصي. بابُنيُّ تقرُّبْ إلى الله تعالى، بحبُّ أوليائه، وببغض أهل المعاصى.

يابني ما عندك أفضل من العقل، وما تم عقل امرى عتى تكون فيه عشر خصال : الكبر منه مأمون، والرشد منه مأمول، يصيب من الدنيا القوت، وفضل ماله مبذول، التواضع أحب إليه، الذل أحب إليه من العز، لا يسام من طلب العقبة طول دهره، لا يتبرم من طلب الحواتج قبله، يستكسر قليل المعروف من غيره، ويستقبل الكثير من نفسه، والخصلة العاشرة وهي التي ساد بها مجده، وعلا قدار، ويرى أن جميع الناس خيراً منه، وأنّه شرهم فإنّما الناس رجلانِ: رجلٌ خيرٌ منه (واذني، قال: لعلم هذا ينجو،

 <sup>(1)</sup> أ: ح. ن.: أولاً يا بُنيّ، لكلّ شيء أفق، وأفق العمل العجب، لا تراء النباس ما يعلمُ الله منك.

<sup>(2)</sup> ا: ح. ن. : وأدنى فهو متواضع للرجُلين إذا رأى خيراً منه وأفضل. .

وأهلكُ أنا، ولملُّ هذا سرُّه(١) باطنَّ ولم يُظهره، وذلك خيرٌ له، ويرى ظاهره، وذلك شرَّ لى فهنالك استكمل العقلُ، وساد أهل زمانه(٤).

يابُنيُّ، الصبرُ على المهالك من حسن اليقين، وغاية الشرفِ، والسُّوَّدِ، وحُسن العقل، فمن حسَّنَ عقلُهُ غطَّى عيـويّهُ، وأصلح مساوئه، ورضي عنـه مولاهُ.

يابُنيُّ، اتَّخِذ الله تعالى تجارةً تأتِكَ الأرباحُ بلا بضاعة.

يابُنيَّ، علَّمْ الجاهل ممَّا علمْتَ، والتمس من علم العامل ما علمت، ولا تصحب السَّفيه فتُحسبُ مثله، ولا تطمئنٌ إلى دارٍ أنتَ اليومَ فيها حيَّ وغداً ميَّت.

يابُنيَّ، جالس العلماء وزاحمهم بركبتيك، فإنَّ الله تعالى يُحيى القلوبُ بذكر الحكمةِ، كما يُحيى الأرض بوابل السماء<sup>(4)</sup>.

قىال ابراهيم ابن أدهم: بلغني أنَّ قبر لَقمان بين مسجد الرملة وموضع سوقها اليوم، وفيها قبرُ سبعين نبياً ماتوا بعد لُقمان كلّهم أخرجهم بنو إسرائيل والجاوهم إلى الرملة وأحاطوا بهم فماتوا كلَّهم جوعاً، فتلك قبورهم فيما بين مسجد الرَّملة والسُّوق.

وقال الحسن: بينا لقمان في حريش لمه قلَرَ مضجمِه، وابنه جالسٌ بين يديه، وقد نزل به الموت، فبكى لقمان، فقال لمه ابنهُ: ما يكيك با أَبّة، أجزعاً من الموتِ أو حرصاً على الدنيا؟ فقال: لا واحدة منهما، ولكن أبكي على ما أمامي من شُقّةٍ بميدةٍ ومقادمةٍ سحيقة، وعقبة كؤود، وزادٍ قليل،

<sup>(1)</sup> أ: ح. ن. : وأفضل ورجُل شرَّ منه مضى أن يلحق به وإن رأى شراً منه.

 <sup>(2)</sup> أ: ح. ن. : ولكلّ عمل كمال، وكمال العبادة الورع واليقين.

 <sup>(3)</sup> أ: ح. ن.: يا بُنِيَ لِس َ ضَى مثل صحة الجسم نولا غنم مثل طيب العبش
 (4) أ: ح. ن.: وقال الحسن إن لقمان اتخذ عريشا برملة الشمام وهي يومشذ غير عمامرة فكمان فيها حتى كبرت سنة وأفركه الموت.

وحمـل ثقيل، فـلا أدري أيحُطُّ ذلك الحمـل عنَّي حتى أبلغ الغـايـة أم يبقى عليَّ فاسًاقُ معه إلى نار جهنَّم، ثم مات رحمه الله عزَّ وجلُّ .

وقال لابنه: يابُني، اتَّتِ الله عزَّ وجلَّ ليكرموك، وقيل للقصان: أيُّ الناس أعلمُ؟ فقال: من أخذ من علم الناس إلى علمه، ثم قال له ابنه: فأيّ الناس أغنى، وقد قالوا الغنى من المال؟ قال: لا، ولكن الغنى من العلم الذي إن احتبج إلى ما عنده وُجِدّ وإن استغنى عنه كفى نفسه.

وقال لابنِهِ: يابنني ، اختر المجالس على عينيك ، فإذا رأيت مجلساً يـذكرُ الله عزَّ وجلٌ ، فـاجلسْ فيه ، فـإنَّ الرَّحمة تنزلُ عليهم ، فلعلَّ رحمةً تصيبُكَ معهم ، يـابنَيُّ لا تجلسْ في مجلس لا يُذكرُ الله تمالى فيه ، فـإنَّـك إن كنت عالماً لا ينفعُك علمُك ، وإن يـك بكُ عِيَّ يـزيدُك عيّـاً ، وإن يطلع الله تمالى عليهم بسخطه يصيبُك معهم ، يـابنَيُّ استحي من الله تمالى بقـدر قربه منك، وخف من الله تعالى بقدر قدرته عليك، وإيّاك وكشرة الفضول، فـإن حسابـك غداً يطول ولا يراك الله تعالى عندما نهاك عنه ولا يفقدك من حيث أمرك به .

وقال: السُّوْال نصفُ العلم، ومداواةُ الناس نصفُ العقل، والقصد في المعيشةِ نصف المُوْنة. وقال: كما يحوُّلُ العدوُّ صديقاً بالصلةِ، فكذلك الصديق يُجعلُ بالجفوة عدوًاً.

وقال: عجزُ القول ِ يُخبرُ عن العقل فانظر ما تقول. وقال: ما كتمتُه من عدوًك فلا تظهره على صديقك.

وقال: الإتكالُ على الله تعالى أروحُ، وقلَّةُ الاسترسال إلى الناس أحـزم، وجزاء من كذب أن لا يُصـدُق، ولا تحدث من يخـافُ تكذيبه، ولا تسألُ من تخاف منعَهُ، ولا تبد ما لم تقـدر على اتخاذه، ولا تضمن مـا لا تثق بالقـدرة عليه ولا تقدم على أمرِ تخافُ العجز عنه.

وقال اجتنب مصاحبةَ الكذَّاب، فإنَّ أَلجئتَ إليه فلا تصدِّقهُ ولا تعلمه أنَّـك تُكذَّبه فسينتقل عن ودُّك، ولا ينتقل عن طبعه. يابُنّي ، لا تسرع إلى أرفع موضع في المجلس، فالموضع الذي تُرفعُ إليه خيرُ من الموضع الذي تُحطُّ عنه .

يابُنيَّ، أوصيكَ بتقوى الله تعالى فيإنَّه لـك حظَّ وله عليـك حقَّ، ولا تُخلِ قلبك من ذكرِ الله تعالى، وفضلُ ذكر الله تعالى على سائر الكـلام كفضل ِ الله تعالى على خلقه.

ياْبَنِيُّ أَرْضِ الخالقَ بسخَطِ المخلوق، يابَنَيُّ لا تَأخَلْكُ في الله لوْمة لائم، يابُنيُّ عليك بصلاتِكَ التي فُرضتْ، فإنَّ مثل الصلاةِ ومثل التسبيح مثل السفينة في البحر، إن سلمَتْ سلمَ من فيها، وإن هلكَتْ هلكَ من فيها.

يابُنَيُّ إن داراً لا يأتي عليك يومٌ ولا ليلةً إلاّ ظننْتُ أنَّـك مفارقُهـا لا منفعةً بها، فانـظرُ لنفسك مـا تريـد، تزوَّد منهـا، ولا ينبغي للعاقـل أن يطلُبَ طـاعةً غيره، وطاعةُ نفسه، ممتنعة.

يابُنيَّ، لا تكسلْ فإنَّك إن كسلْتَ لم تؤدَّ حقّاً، ولا تضجر فأنَّك إنْ ضجرْتَ لم تصبِرْ على حقَّ فإنَّه ليس من عبدٍ يمتنع من حقَّ إلاّ فتح الله تعالى عليه باباً من الباطل فاعطى فيه أمثاله.

وقال: حُسْنُ النَّيْةِ من العبادةِ، وحسنُ الاستماع من الحكمةِ، وسوءُ الخُلُقِ من اللؤم، وحسنُ الخلق من الكرم، وحسنُ الجوابِ من العلم.

يابُنيُّ من بالغ في الخصومةِ أثمَ ومن قصر عنها خُصِمَ.

يابُنَيِّ، إفعل الخَيرَ، ولا تأتِ الشُّرِّ، فخيرٌ من الخيـر فاعلُه، وشـرُّ من الشَّرُّ من يفعلُهُ.

وقال: إذا أرسلْتَ في حاجةٍ فارسلْ لها حكيماً، فإن لم تجـدُهُ فاذهبُ أنتَ بنفسك.

يَابُنَيُّ، لا تَأْمَنُ من كذَّبك أن يكـذب عليك، ونقْـلُ الصخور من مـواضعها أيـَــرُ من أنْ يُغهُم(١)؛ يَابُنَيُّ، كـلُّ أمرٍ حـدُّثتك بـه نفسك مـمـا لــو ظهـر على

<sup>(1)</sup> أ: ح. ن. : من لا يفهم.

لسانك استحييت من الناس، فاخرجه من قلبك، فالله أحقُّ أن تستحي منه، وإيَّاك والمراء فإنَّه يدعو إلى سفك الدماء، وعند إراقةِ الدماءِ تكونُ الهلكةُ والبوار.

يابُنيُّ إذا أردتَ أن تؤاخي أخاً فأغضبه فإنَّ أنصفك وهـو مغضبٌ وإلاَّ فاحذرهُ.

يابُنيُّ، إن غُلبْتَ على الكــلام فـــلا تُغلبنٌ على السكــوتِ، وكُنْ على أن تسمع أحرص منك على أن تقول.

وقال: اعتزلوا شرار الناس تسلم لكم قلوبكم وتستريح أبدانكم وتطيب أنفسكُم .

وقال: الصَّبْرُ صبران صبرٌ على ما تُكرِهُ فيما ينوبك من الحقَّ، وصبرُ تحبُّ فيما يدعوك إليه الهوى.

وقال: اشكُرْ لمن أنعم عليك وانعِمْ على من شكرك، فهإنَّه لا بقاءَ للنَّممةِ إذا كُفِرَتْ، ولا زوال لها إذا شكرت.

وقـال: أوضَعُ الأخـلاق احتيال الصـديق وإضاعـة السُّرُ والثقـةِ بكلُّ واحـدٍ وكثرةُ الكلام فيما لا يعني وطالبُ الفضل من اللئام.

وقال: خُلَّتانَ أعيتِ الحيلةُ فيها: إدبارُ الأمر إذا أقبلَ وإقبالُهُ إذا أدبَر.

وقال: وهن المرء إعلانه قبل أحكامه.

وقال: الشريف إذا تزهَّدَ تواضع والوضيع إذا تزهَّدَ تكبُّر.

وقال: المِراء مفتاح اللجاج، واللجاج مفتاح الإثم.

وقال: أكثرُ المكاره ما لم تحتسِب.

وقـال: يابُنَيُّ، لا يغلبُ عليـك سوءُ الـظُنُّ فإنـه لا يترك بينـك وبين حبيبٍ صُلْحاً.

وقـال: العقلُ بـلا أدبٍ كالشجـرة العاقـرة، والعقل مـع الأدب كـالشجـرةِ المشمرة. وقال: طلاقـةُ الوجـه بالــّـــرور، واظهارُ المكــاسـرة، وبـــَــَـلُ التحيةِ، وخفّـةُ الروح في المعاملة، وتركُ العصيَّةِ داعيةً للمحبّّةِ في البريّةِ.

#### 40 - جالينوس الطبيب(1)

ليس في لغنة اليونـانيين حرفُ الجيم، فيكنون بلُغتهم غـالينـوس، ومعنـاه ساكن.

كان جالينوس بعد المسيح بنحو مااثني سنة، وبعـد أبقراط بنحـو ستمائـةٍ سنة، وبعد الاسكندر بنحو خمسمائةٍ سنة ونيفٍ.

كان أحد الأطباء الثمانية المقدّمين والمسرجوع إليهم في صناعة الطّبّ والذين هم رؤوس الغرّق ومعلّمي المعلّمين، وأوّلهم، وهو الذي سائر الأطباء المتسدّمين من نسله، اسقيليوس الأول وهيو الأوّل من الثمانية، والثاني غورس، والثالث قس، والرابع برماكيدس، والخامس أفلاطون، والسادس استيليوس الثاني، والسابع أبقراط، والثامن جالينوس، وهو خاتم الأطباء الكبار، ولم يجىء بعده من الأطباء إلاّ من هو دون منزلته ومتملّم منه، وكان زمان مولده بعد زمان المسيح عليه السلام بدوين مانتي سنة؛ وصنف كتبا كثيرة صغاراً وكباراً نحو أربع مائة كتاب، والكبار منها عظام جداً، كثيرة البسط والشرح، ومن هذه الكتب سنّة عشر كتاباً، وهي التي تُدرَّسُ لمنْ يريدُ علم الطبّ، وكان أبوه يعنى به العناية البالغة، وينفق عليه النفقة الواسعة، ويجزي المعلّمين الجراية الكثيرة، ويحملهم إليه من المدن البعيدة.

وكان مولده ومنشؤه بفرغامس(١) من بلاد آسيا.

<sup>(</sup>١) الفهرست، ص: 1347 وابن جلجل ص: 141 والقفطي، ص: 122؛ اصيعة، ص: 109.

 <sup>(2)</sup> وكذا في وأه. ولملها تصحيف من الناسخ. والرب ما تُكون: بنحو من. (المحمَّق).

<sup>(3)</sup> أ: ح. ن. : برغاموس.

وسافر إلى أثينية وروميَّة والإسكندرية وغيرها من البلاد في طلب المِلْم، وتعلَّم من أرمنيس الطُّب، وتعلّم من جماعة مهندسين ونحاةٍ وخطباء الهندسة واللَّمنة والنحو وغير ذلك، ودرس الطُّبُ أيضاً على امرأةٍ اسمها فلاويطَرا وأخذ عنها أدويةً كثيرةً ولا سيَّما ما تعلَّق بعلاجات النساء، وسافر إلى مصر، وأقام بها مدَّةً لينظُرَ عقاقيرها، ولا سيَّما اللاهوتَ في بلد، سُيوط من أعمال صعيدها.

ثم خرج متوجِّهاً نحو بـلاد الشام راجعاً إلى بلده، فمرض في طريقـه، وماتُ بمدينةٍ تُسمَّى بالفرماء على البحر الأخضر في آخر أعمال مصر.

وكان جالينوس من صغره متهيئاً للعلم البرهاني، طالباً له، شديد الحرص والاجتهاد والقبول للعلم، وكمان بحرصه على العلم يدرسُ ما علَّمهُ المُعلَّمُ في طريقه إذ انصرف من عنده، حتَّى يبلُغ إلى منزله، وكان الفتيان الذين كان معهم في موضع التعليم يلزمونه ويقولون له: يا هذا ينبغي أن تجعل لنفسك موضعاً ووقتاً من الزمان تضحك معنا فيه وتلعب، فربَّما لم يُجبُهم لشغله بما يتعلَّمه، وربَّما قال لهم: ما الداعي إلى الضحك واللعب؟ فيقولون: شهوتُنا لذلك، فيقول لهم: والسَّبَبُ الداعي إلى ترك ذلك وإشاري العلم بغضي لما أنتم عليه، ومحبَّتي لما أنا فيه فكان الناسُ يتعجَّبون منه ويقولون: لقد رُزقَ أبوك مع كثرة ماله وسعة جاهه ابناً حريصاً على العلم.

وكان أبوه من أهمل الهندسة، وكان مع ذلك قداحاً، وكان جدُّه رئيس البحارين، وكان جدُّ أبيه مساحاً.

ودخل جالينوس ومية في المسرَّة الأولى التي رأى فيها ابتداء ملك الطونيوس الذي ملِكَ بعد ابريانوس، وصنَّف كتاباً في التشريح لبواسوان المظفَّر الذي كان والياً على الرُّوم عندما أراد أن يخرج من مدينته إلى مدينة يقال لها نطولوماليس، وسأله أن يزوّده كتاباً في التشريح، وصنَّفَ أيضاً في التشريح مقالاتٍ وهو مقيمٌ بمدينة سمرتا عند ماليس معلَّمه الشاني بعد

ساطروس تلميذ فوانيطوس، ومضى إلى فورينوس بسبب أسبابٍ أُخَـر، وكان مذكوراً لينواطيس يقال له اسقيانوس.

وسار إلى الإسكندرية لما سمع أنَّ هناك مذكورين من تـلاميذه فـوانيطوس ومن تلاميذه فـوانيطوس ومن تلاميذه فـوانيطوس ومن تلاميذه للاد آثينة، ثم سار إلى روميَّة، وشرح بـرومِيَّة قـدًام بوانيوس، وكان يحضره دانيا لـوديمـوس(١) الدمشقي الذي قد أمَّل في ذلك الوقت ليعلَّم الناس في أثينة في مجلس عـام علوم الحكمة على رأي المشَّائين، وقـد كان يحضرهم الذي كـان يتولَّى في مدينة(٤) وهو سرهوس بولوس فإنَّه في أمور الحكمة كلَّها أولى بـالقول والفمـل حمـماً.

وذكر جالينوس في بعض كتبه أنه دخل إلى الإسكندرية في أول دفعة، ورجع عنها إلى فرغامس موطنه وموطن آبائه من أرض اليونانيين، وعمره ثمان وعشرون سنة. وذكر في موضع آخر أنه كان رجوعه من رومية إلى بلاده، وقد مضى من عمره سبع وثلاثون سنة، وذُكِرَ أنه احترق له في المدينة التي كانت فيها خزانة الملك كتباً كثيرة وأثاثاً (أله قدرً، وكان بعض النسخ المحترقة بخط ارسطوطاليس، وبعضها بخط انكساغورس واندومائس، وصحّع قراءتها على مملّميه النّقات وعلى من رواها عن أفلاطون، وسافر إلى مدن بعيدة حتى صحّع أكثرها.

وذُكِر أنّه كان فيما احترق له كتاب رونس في الدرياقات والسموم وعلاج المسمومين وتركيب الأدوية بحسب العلّة والزمان، فإن من غيرته عليه كيسه في ديباج أبيض بفراء أسود وأنفق عليه جملةً كثيرة؛ وكان ملوك اليونانيين يذللون الطرق الصعبة ويضمون الأعماق ويقطعون الجبال الشاهقة، ويزيلون

 <sup>(1)</sup> أ: ح. ن. : الفيلسوف من فرقة المشائين والاسكندر الافروديسي .

<sup>(2)</sup> اً: حَ. ن.: الرومية. (3) وكذاه في وأه. والصّراب. كتُب كثيرةً واثلثُ (بالرفع).

الخوف ويعقدون الجسور والقناطر ويبنون الأسوار المنيعة ويجرُّون المياه ويشقُّون الأنهار ويستعلون بقمع الأعداء وفتح البلدان، وكانت عنايتهم مصروفة إلى تدبير الملك لا إلى لـذَّات البدن، وكانت لهم عناية بالعلوم والطَّبُ.

وكان لكلَّ واحدٍ منهم رجالٌ مرتبون() في كلَّ بلدٍ لالتقاط الأدوية التي في ذلك البلد وانفاذها إليه مختومة لشلاً يتم فيها حيلة ولا غشَّ، فإذا وصلت إلى الملك وجربها الحكماء أذاعها في بلده ورعبته لينفعهم بها؛ وكان جالينوس أسمر اللون، حسن التخاطيط، عريض الكتفين، واسع الراحتين، طويل الاصابع، حسن الشعر، محبً الأغاني والألحان وقراءة الكتب، معتدل القامة، ضاحك السَّن، كثير الهزر، قليل الصمت، كثير الأسفار، طبب الراتحة، نقي النباب، يحبُّ الركوب(2) واليسرة، مداخلاً للملوك والرُّوساء، مات وله سبم وثمانون سنةً منها صيئً ومتعلم سبم عشرة سنةً.

#### آداب جالينوس

قال(1): علم من لا يعقلُهُ ولا عقل من لا يستعمله.

وقال: من رغب عن الحقائر نافس في العظائم.

وقال: لِنْ واحلُمْ تَنْبُلْ ولا تَكُنْ معجباً فتمتهن.

وقال لتلاميذه: من نصح في الخدمة نصحت له المجازات.

وقال: الهم فناءُ القلبِ، والغمُّ مرض القلبِ، ثم بيَّنَ ذلك فقال: الهمُّ بما يأتي والغمُّ بما فات.

وقال: العليلُ الذي يشتهي أرجى من الصحيح الذي لا يشتهي.

<sup>(1)</sup> أ: ح. ن. : في الطرق.

<sup>(2)</sup> أ: ح. ن. : والتنزه.

<sup>(3)</sup> أ: ح. ذ.: الأينفع.

وقال: من عوِّد من صباهُ القصد في التدبير كانت حركاتُ شهواته معتدلةً، فأمَّا من اعتاد أن لا يمنع شهواته منذ صباه ولا يمنع نفسه شيئاً مما تدعوه إليه فذلك يبقى شرَّها، وذلك أنَّ كل شيءٍ يُكثرُ الرياضةَ في الأعمال التي تخصُّهُ يفوى ويشندُ، وكلُّ شيءٍ يستعملُ السكون يضعف.

وقال: من كان من الصبيان شرهاً شديد القحة فلا ينبغي أن يُطمع في صلاحه البتّة، ومن كان منهم شرهاً، ولم يكن وقحاً فلا ينبغي أن يؤنس من صلاحه.

وقال: الحياءُ خوف المستحي من تقصير يقع به عند من هو أفضل منه.

وقال: يتهيّأ للإنسان أن يصلح أخلاقه إذا عرف نفسه، فإن معرفة الإنسان نفسه هي الحكمة الغظمى، وذلك أنَّ الإنسان لإفراط محبّته لنفسه بالطُمع يظنُ بها من الجميل ما ليست عليه على أنَّ قوماً يظنون بانفسهم أنهم شجعان كرماء، وليسوا كذلك، فأمَّا العقل فيكادُ الناس كلَّهم ينظنون بانفسهم التقدُّم فيه، وأقربُ الناس إلى أن يظنَّ بنفسه ذلك أقلَّهم عقلاً.

وقـال: العادلُ مَنْ قــدر على أن يجور فلم يفعـل، والغافـلُ من عرف كـلُ واحدٍ من الأشياء التي في طبيعةِ الإنسان معرفتها على الحقيقة.

وقال: العجبُ ظنَّ الإنسان بنفسه أنه على الحال التي يجب أن يكون عليها من غير أن يكون عليها، وقال: كما أنَّ من ساءت حالَّ بدنه من مرض حتى تُفسدْ ضياعاً بل يلتمس أنَّ يصحَّع بدنه وإن لم تعده صحة تامَّة، فلذلكُ ينبغي لنا أن لا نمتنع من أن تزيدَ أنفُسنا صِحَّةً على صحَّتها وفضيلةً على فضيلتها، وإن كنَّ لا نقدرُ على أن نلحقها نفس الحكيم.

وقال: ينهيًا للإنسان أن يسلم من أن يظُنُ بنفسه أنَّهُ أعقلُ الناس إذا فقد غيره امتحانَ كلّ ما يفعله في كلّ يوم ويُعرَّفهُ صوابٌ فعله من خطئه استعمل الجميل ويطرح القبيح. ورأى رجلًا تُعظّمه الملوك لشدّة جسمه، فسأل عن أعظم ما فعل، فقالوا: إنّه حمل ثوراً مذبوحاً من وسط الهيكل حتى أخرجه

إلى خارج، فقال لهم قـد كـانت نفس الشـور تحملُهُ ولم يكن لـه في حملُه فضيلة.

وكان جالينوس وجلًا فاضلًا بعيد الهمزِ مُوسراً يُوقِّرُهُ كل من نظر إليه، وكان مسكنه بماقدونية من مدن اليونانيين، وكان الملك في عصره نيقاس بلدَّ ملك أرض اليونانيين وعدل فيهم، واختصَّ جالينوس وعرف فضلهُ وقدَّمَهُ على نظرائه وأهل زمانه، وأظهر للناس فضلَهُ وأطلق لجالينوس التورُّع، ووضع عنه مارام من غيره من الأطباء وأهل المعرفة من تعاهد الملوك وخدمتهم.

وكان ببلاد المغرب ملكٌ جليلٌ يسمَّى باز قد خضع له جميعٌ ملوكِ أطراف وسلَّموا إليه الرئاسة، وأذعنوا لـه بالسَّمــع والطاعــة فبرص بعض نــــائه فــاغتمُّ لذلك، ولم يكن لأهل المغرب من معرفة بالطُّبِّ (١) فشكا إلى بعض وزرائه ما لحقَ بعض نسائه من العلَّةِ، وأظهر الجزع، فقيل له في ذلك: إنَّ في اليونانيين في مملكة نيقاس(2) الملك أن ينفد إليه جالينوس ساعة ما يرد عليه كتابُهُ، فإنَّه متى أخَّر ذلك خـرَّب مملكتُهُ بحـوافر خيله، فلمَّـا وردَّ عليه كنــابُهُ اغتُم وقلقَ، ودعا جالينوس وخلا به وواقفه على كتاب باز وأظهر جزعاً واكتثاباً لذلك، وقال لجالينوس: أما أن تغيب عنى فلا أقف على مكانك في مملكتي أو امتناع عليه وأحاربهُ وبالمُلُتُ نفسي ومملكتي دونك، فقال جالينوس: إن مخالفة هذا الملك مما يدعو إلى الفساد، وإهراق الدُّماء وركوب الغدر، وأنا أسرعُ الناس إتياناً إلى هذا الملك الجبُّار ويأمنُ الملكُ من شرُّه، فأحبُّ الملك باز بأنَّكَ قد أنفذت لي إليه، فليكن إحسانُه إلى بحسب ما استحقَّه، وعرفه منزلتي عندك، فكتب نيقاس ذلك كلَّهُ وكتب إليه: إنا معاشِر ملوك اليونانيين، وإنَّ كنَّا مطيعين للملكِ بـاز فإنَّا عبيد الأطباءِ وتحت أمرهم، وهم مالكو أبداننا، وخادمو أرواحنا وليس في الأقاليم كلُّها من يتقدُّمُ جـالينوس في

<sup>(1)</sup> أ: ح. ذ.: ولا بالطبيب.

<sup>(2)</sup> اً: حَ. ن.: من له معرفة بمختلف العلل ومداواتها، يقال له جالينوس، فأمر الى نيقاس. .

صناعةِ الطَّبِّ، وليست له رغبةً في ما يملكه معاشِر ملوك الأرض، فإنَّ رأى الملك أن ينظر إلى جالينوس بعين ما يستحقُّه، فإذا استغنى عنه لم يفجعني باعتقاله عنده بل يطلق له الرجوع إلى وطنه فقد نشأ في هواء، وغداً متى حيل بينه وبين ذلك انتفض بركبته ففعل وختم الكتاب، فنهض جالينوس نحو باز الملك مكرَّماً.

فلمًا ورد عليه، وجمده جباراً ذا نخوة وبطش، قليلَ الرَّفق بعيداً من الإنسانية والأفعال الجميلة، همُّتُهُ الأمرُ والنَّهيُّ والسَّيف، فأنزل جالينوس(١) بساحة الملك شهراً يروحُ ويغدو فلا يصل إليه، ويرجع إلى منزله فلا يجدُ ما يتغذّى به إلاَّ الذي يتغذّى به الصيادون.

فلما كان بعد شهر دعاه الملك فحضر، ووقف بين يديه، وقال له بالترجمان: ما صناعتُك؟ فقال: حفظ الصحة ونفي العلّة قبل استحكام المادة، فقال له الملك: إنّ لنا عليلاً قد استحال لونه الاسود إلى البياض، وساءنا ذلك، فهل أنت معيدٌ لوئه إلى السّواد<sup>(19</sup>؟ فقال الترجمان: ظهرت في سنة واستحكمت في السّنة الاخرى به، وهذه السّنة الثالثة، فقال جالينوسُ: قد كنتُ سمعتُ بمقامي بساحة الملك، إنْ من سيرته أنْ من نظر إلى نسائه فقت عينه، فشدتُ عيني اليمني، وأظهرتُ أنّها معيوبةٌ لا أبهر بها، ثم قلت للترجمان: أعلم الملك أن العليب لا يصلُ إلى علاج العليل إلاً بعد النظر إليه، فلما أبلغهُ الترجمان ذلك غضبَ وقال: إنْ ذلك سيرتُنا فإنْ كنت راضياً بذلك فعالج، فقلتُ: إنْ معي حيلةً أنظرُ إلى العليل من حيث لا تقعُ عليه؛ فاعجبَ ذلك الملك وقال: إنْ فعلتَ ذلك فانتُ فاضلُ.

فَأَخَذَتُ مَعَي مَرْآةً كَانَتَ مَعَي، وَاقْمَتُ السَرَاةَ خَلَفَ ظَهْرِي حَيْثُ لَا أَرَى

<sup>(</sup>١) أ: ح. ن. : في منزل بعض الصيادين فبقي جالينوس.

<sup>(2) -</sup> أ: حُ. نَ. : تَعَرَف العلك من العليل عليلًا يرد في ملة وينتهي في ملة ويزول في ملة. .

وجهها إلا في المرآة وهي قاعدةً مع الملك فابصرتُ وجهها بصراً شافياً وقد كان بقي على وجهها نقطً بيضٌ مختلطةً بالسُّوادِ، والجاريةُ حبشيَّةُ، فقلتُ للترجمان: قد أبصرتُ علَّتها وأنا أعالجها حتى يزول ذلك عنها.

فَسُرُّ الملكُ بذلك، ومال إليَّ وأمرَ لي كلَّ يـوم برغيفٍ من مائدت أتقوَّتُ به، فاتَخذتُ طلاة لصبغ البياض من البهق، فيُطليتُ وجهها فـزال البياض وعـاد إلى السواد كما كان، وازداد الملك لي حبَّا، ومال إليُّ كثيراً، وأمرني بحضور مائدته، فكنتُ أحضر وأرى عليها كُلُّ ضارٍ مُسقِم يضادُ البدن، وقـد نشأوا على ذلك، وكنتُ أحضر أكلَ ما يكون على مائدته، فقال لي ما لكَ لا تأكل؟ فأقول: هذا يُحدِثُ عِلَّة كذا، وهذا الآخرُ كذا، وكنت في خلال ذلك أعرتُ الملك ضرر ما يتناوله، فيصعبُ عليه ذلك، ويقول لندمائه: إنّي قطعتُ هذا الرجلَ عن وطنه، وقد ساءهُ ذلك، وهـو يكايـدُني ليمنعني عن شهواتي، فلاكَلنَّ جميع ما أشتهي رغماً له.

فورد بعضُ ندمائه على جالينوسَ على سبيل النَّصح ، قال جالينوس : فاستشعرتُ الخوف منه وكنت احتملُ الذُّلُ وأقاسي الجهد، ويُقيم مع الرَّغيفِ الذي كان يُحملُ إليَّ ، وكان الملك مشغوفاً بالصَّيدِ، يغيبُ الشهر والشهرين، فلا يسألُ عني ، ولا يراني ، ولا أراه ، فحضرتُ يوماً مائدتَه ، وجعل يأكلُ شيشاً ضاراً ، فمنعته عن ذلك ، فقال لي : ما يجلِبُ أكلُ هذا ؟ فقلت : الجذام ، فمد يده عناداً وشرها ، واستوفى منه ، ثم قال لي : على رغمك يا جالينوس آكِلُ هذا الها الملكُ يجبُ حقَّكَ علي ، ومن وجوبٍ حقسك أنْ أوقفك على علامات تنظهر في بدن الإنسان قبل حلول العلَّة بسنة أو بسنتين أو شلاك ، واني مُثبِتُ لك دستوراً يكون في خزانتك تذكرني به بعد موتي ، فألفتُ مقالةً في أسباب العلل الواقعة وأوقاتها وابتدائها وانتهائها واستحكامها والأوقات في أسباب العلل الواقعة وأوقاتها وابتدائها والشيمة والمهلكة والسريعة والسريعة

<sup>(</sup>۱) أ: ح. ن. : فقلت:

المموتِ والبطيئةِ، وخصصتُ علاماتِ علل الجذام، لأنَّ بدنه كـان متهيَّشاً لـذلك، فعرُفتُهُ استعـداد بدنـه لقبول ِ الجـذام ِ لأكُّل ِ اللحـوم الغليظةِ كثيراً وإدخال الطعام على الطعام.

فإذا كان بعد سنة فترت شهوتُهُ واعتراهُ كسلُ ونومُ ونقل يجدُهُ في الأطراف، فإن استدركَ بما ينفض بدنه ويلطف غذاءه رُجِي له الصلاح، وإنَّ غفل عن ذلك وأتى عليه حولُ آخر ابتدا شعرُهُ يرقُ ويتنائرُ وتنغيرُ حمالينُ عينه، وتتقلُّصُ أظفاره، فإن استدرك بالعلاج تهيياً ردَّهُ إلى حال الصحة، وإن غفل عن ذلك استحكمت عليه علة الجُذام، فعسر عند ذلك علاجُه، وأيس منه؛ وأودع هذه المقالة خزانة الملك، واحتال جالينوس حيلة تُنجيه من تلك الناحية، فصبغ وجههُ أسود وتمحُّل بخروج رفقةٍ إلى بلاد اليونانيين، وهرب معهم، فلم يقف الملك على أمره إلا بعد مدَّةٍ، ولم يبال بغيبته وبحضوره استهانةً به وكراهيةً لشخصه.

فَلِمَ جَالِبُوس ووقع إلى أرضِ اليونانيين، ونزل صدينة ليست من مملكة نبقاس، وأتى على باز بعد مفارقة جالينوس سنتان أو ثلاثة، فوجد العلامات التي كتبها له جالينوس في علَّة مقلَّمات الجدام في نفسه، وكتمها إلى أن تناثر شعر حاجبيه، وتقلَّمت أظفارهُ، فقام من سريره، وترك مُلكهُ، وساح في الارض مننكَّراً يطلب مدينة اليونانيين، فوافي مقدونية متنكَّراً لا يُعرفُ فسأل عن جالينوس، فقيل: إنَّه قد استوطن مدينة كذا من مملكة فلان الملك.

فأخذ باز سبيلة إلى تلك المدينة فوجد الاالملك إلى أن خف عنه الناس، ثم دنا منه فقال لي: سر لا يجوز إذاعته، فهل أنت مصغ إلي، فخلا به جالينوس، فتعرّف إليه باز الملك، وعرفة جالينوس، فردّة إلى منزله، ووكل به من يتفقده ويتعاهده ويغذّيه بالغذاء الموافق، ويُداويه، فبقي سنة، وعالجه حتى نبت شعره، وصلحت حالة، ثم عالجة سنة أخرى، وحماة عن كلّ ضار

 <sup>(1)</sup> أ: ح. ن.: جالينوس في مرتبة يقمد للنَّاس اليه عالم منهم فجلس.

إلى أن عاد صحيحاً سليماً، ثم سلّمه إلى بعض تلامذته ممّن وثق به، وحمل الملك على مركوب وزوّده زاداً وغلاماً يخدمه ونفقة، وردّه إلى مملكته سرّاً من غير أن وقف على مكانه، فلم يشعر أهل مملكته ((()، إبنين. فلمّا فارق الملك قبض الابن الاكبر على مملكة أبيه إلى أن عاد باز إلى المملكة، فلمّا استعرّ باز في مملكته جهّز هدايا ومراكب وعبيداً وجواهر.

وكتب إلى جالينوس كتاباً بالشكر ويما أولاة وسألة قبول ما أنفذه إليه وكتب إلى نيقاس الملك يتقيه ويحذرة إن مملكتي لك وأنا أخوك وعضدُك، ولا فرق بيني وبينك في الملك إذ سمحت لي بمثل جالينوس الجليل الفاضل الذي ليس له شبه في الأنام، وحاجتي العظمى لديك أن تحمل على نفسك المصير إلى مدينة كذا، فقد كتبت إلى فلان الملك لها أن يسأل جالينوس المتأمّل لكل فضيلة الرجوع إلى وطنه وهواء مدينته التي نشأ فيها، ويكتب جواب كتابي منها وقبول ما أنفذتُه إله وأتحقته به من عرض الدنيا مما لا قيمة له ولا قدر له عنده، فإن لم يجبك والعياذُ بالله إلى الرجوع إلى وطنه إن شاء الله، وانفذ إلى نيقاس أيضاً هدايا وجواهر، ورد التلميذ مكرماً ممولًا غنياً إلى جالينوس.

فلما ورد الكتابان على جالينوس ونيقاس استبشرا بذلك، وخرج نيقاس نحو ذلك الملك الذي جالينوس عنده وتشفّع بالملك إلى جالينوس، فأجابهما إلى ذلك، وانصرف إلى وطنه، ولم تزل المكاتبات تجري بين باز الملك ونيقاس وجالينوس بلطف وهدايا ورُسُل إلى أن اعتلَ باز الملك، واتصل الخبرُ بجالينوس، فقال لنيقاس: إني قد عزمتُ على الشخوص نحو باز، فأنه قد أتصل لى أنه عليل فتجهز، وساعية نيقاس الملك، وطويا المراحل إلى

 <sup>(1)</sup> أ: ح. ن .: إلا وقد هجم باز الملك صحيحاً سليماً وقد ظهرت أخلاقه وتأدب بادب
البونانين وتخلّق بأخلاقهم وقد كان باز خلف في أهل مملكه

 <sup>(2)</sup> أ: ح. ن.: أوجبت على نفسي المصير اليه في شرذمة من أصحبابي وخواصي والشفيح
 بكامله اليه ومعروفه الذي أهداه إلى. في الرجوع إلى وطنه.

أن بلغا مملكة باز فنزلا من المدينة على منزل، فجاءهم صاحب ذلك المنزل، فبحث عنهم، فقال له جالينوس: بلغ الملك نزول جالينوس هذا المنزل، فقال له حالينوس سيّد الملك ومولاة، فقال له جالينوس متبسّماً: جالينوس طبيب الملك، فغاب الرجل عن حضرته وأبلغ تلك الرسالة.

فتباشر الملك والناس بورود جالينوس، وقد كان الملك باز أبل من علته، فركب في خاصّته وأمر الخيل أن يتبعه، واستقبل جالينوس فرحاً مبتهجاً، فلمّا نظر جالينوس فلم يتمالك أن نزل، فركب الخيل كلها واستقبله جالينوس ونيقاس الملك، واعتنقا ساعة ثم التفت فابصر نيقاس، فقال الملك لجالينوس: مَنْ هذا الذي شيّعك وساعدك أيّها الفاضلُ؟ فقال: المعتد بك، الطائر بجناحك، الناشر لفضلك أيّها الملك نيقاس الملك، فعانقه الملك واستبشر بقدومه، ودخلوا المدينة في زينة وهيئة وجلالة، فأنزلهما الملك في دار مملكته، ولم يُفارقهما أسبوعاً، ثم أكرمهما والطفهما.

وتشفَّع نيقاسُ إلى جالينوس أن يقبل من الملك أحد ابنيه ليخدمه ويتلمذَ له، وكان اسمه علوقُن، فأجاب جالينوس إلى ذلك وقبله وزوَّج نيقاس فعلقت ابنته من علوقن وأقاما عند الملك شهراً، فأعدُ الملك لهما الخلع والجوائز والألطاف في كلِّ يوم، ثم انصرفا، وشيَّعهم الملك بنفسه وخاصَّته منازل مبتهجاً بهما، وسلَّم علوقن إلى جالينوس بجماعةٍ من الخدم والمماليك، وردً على نيقاس الملك مُدُناً كثيرةً بالقرب من مدينة (أ) قد تغلَّب عليها، وأمر أن لا يُردُ أمرُ نيقاس في جميع مملكته ويُنفذُ أمرُه كما ينفذ أمرُ باز الملك، فوصلوا إلى البلاد، وتقلم نيقاس فبنى قصراً لعلوقن وابنته، وجعل علوقن ولي عهده، ولزم علوقن جالينوس فخرَّجه حتى برز في الطَّبُ في مدَّةٍ يسيرةٍ.

واعتلُّ نيفاسُ الملك علَّةُ حادَّةً، واشتعل قلبُ علوقن وساطنه، واغتمُّ

<sup>(</sup>۱) ا: ح. ن. : کان.

لذلك، وحضر جالينوس، واتّفقا أن تلك العلّة قاتلةً، فقال له جالينوس: أوس أيّها الملك بما تشاءً قبل الفوت، فقال نيقاس: من يخلف مثل باز الملك وابناً مثل علوقن وأخاً مثلك فهو مُستخن عن الوصيّة، وقضى نجبه، وكتب علوقن إلى أبيه ببيعته، وعرّفه أنَّ له ابناً راجحاً يصلح لسياسة الملك، فكتب إليه باز أن تسلّم المملكة إلى ابن نيقاس(11)، وبحليها وحللها وجهازها وخدمها مع ثقاتٍ من أهله، ولحق علوقن بأبيه باز بعد أن فرغ جالينوس من تخريجه، وودّعة وداع الوالد للولد، فسرر به باز الملك، وبما صادفه من تخريجه على جالينوس، وابتهج بمكانه وبما وجده عليه من الفهم والمعرفة، وجعله وليّ عهده، والله أعلم بالصواب.

وقال جالينوس: العلمُ لا يمنع الرزق، والأدبُ لا يردُّ الحظَّ، وهما إليَّ أن يكونا سبباً للرَّزق وطريقاً إلى الكسب وعوناً على الشرف أقرب!

وقال: أما الفضيلة، فكلُّ الناس بالطبع تشتاق إليه(٢)، وأمَّا السطريق المؤدِّية إليها فشاقةً، قليل من يصبر عليها.

وقال: ما دخل الرُّمَّان بطناً فاسداً إلَّا أصلحه، ولا دخل التمر جوفاً صالحاً إلَّا أفسده. وقال: أنواع الموتِ أربعةً: موتُ طبيعيُّ كالهرم، وموتُ عرضيٌ من آفةٍ تُصيب البدن، وموت برضيٌ وشهوةٍ كالـذي يقتل في نفسه، وموتُ يكون بغتةً وهو موتُ الفجاءة.

ولنختم تــاريخ أففـــل الأطباءِ بــذكّرِ الأحــوال التي تتعلّق بالــطّبُ ومبدئــه. واعلم أن يحيى النحوي الإسكندراني الذي كان في زمن عثمان ومعاوية وكان يُطبُّهما أحياناً.

وقال: إنَّ أوَّل من أظهر الطب بمدينة قواسقليوس الأوَّل من مدينة قو وهي

 <sup>(1)</sup> أ: ح. ن. : وزرّج أخشأ كانت لعلوقن من ابن نيقياس، وخرج هيو بأهله نحيو بناز الملك وانقد بابت الى ابن نيقاس.

<sup>(2)</sup> وكذاء في وأه. والصواب: إليها (المختق).

مدينة أبقراط، وهو الذي استخرج الطب بالتجربة، وكان بينه وبين ظهور جالينوس خاتم الأطباء ثمانية أطباء: اسقليوس الأول، وغورس، ومُنيسي ورمانيدس وأفلاطون الطبيب واسقليوس الشاني وابقراط الشاني وجالينوس، وكانت المدَّةُ التي بين ظهور اسقليوس الأول إلى وفاة جالينوس خمسة آلاف سنة وخمسمائة وستين سنة، منها الفترات بين كلِّ واحدٍ من هؤلاء الأطباء منذ وفاته إلى ظهور الآخر أربعةً آلاف وثمانمائة وتسم وثمانون سنة.

من ذلك منذ وقت وفاة اسقليوس الأول إلى ظهور غُورس ثمانمائة وست وخمسون سنة ، ومنذ وفاة مُنيسي وإلى ظهور رماليدس سبعمائة وخمس وثلاثون سنة ، ومنذ وقت وفاة رمانيدس وإلى ظهور أفلاطون سبعمائة وخمس وثلاثون سنة ، ومنذ وفاة أفلاطون وإلى ظهور اسقليوس الثاني (١) وإلى ظهور أبقراط ستين سنة ، ومنذ وفاة أبقراط وإلى ظهور جالينوس ستمائة وخمس وستون سنة .

وعاش اسقليوس الأوّل تسعين سنة، منها صبيّ قبل أن تُفتح له القوةُ الآلهة خمسون سنة، وعالمُ معلّم أربعون سنة، وعاش غورس سبعاً وأربعين سنة، منها صبيً متعلّم سبع عشرة سنةٌ وعالمٌ يعلم ثلاثين سنة، وعاش منيسي. أربعاً وثمانين سنة، وعاش معلمُ خمس عشرة سنةٌ، وعالمٌ معلمُ خمس وعشرون سنة ، وعالمٌ معلم خمس وعشرون سنة، وعالمٌ معلم خمس وعشرون متعلم أربعون سنة، منها صبي متعلم أربعون سنة، منها صبي متعلم أربعون الثاني ماثة وعشر سنين، منها صبي متعلم خمس عشرة سنة، وعالم يعلم تسعون سنة، وعطل خمس سنين، وعالم معلم خمس وسبعون سنة وعطل خمس سنين،

أ: ح. ن. : ألف وأربع مائة وعشرون سنة، ومنذ وفاة اسقليوس الثاني.

معلَّمُ أحد وسبعون سنةً. ولكلَّ واحدٍ من هؤلاء الأطباء الأصول تلاميذ علَّموهم هذه الصناعة، وخلفوهم بعدهم لثبات ذكرهم، وكانت تلاميذهم من الأولاد والتلاميذ، من العصبة والأقارب لا من أولاد الغرباء لأنه كان بينهم عهودٌ ومواثيق أن لا يعلَّموا هذه الصناعة غريباً على ما عهده أسقليوس الأول إليهم، فإن اسقليوس هذا خلف من التلاميذ ماثني ولدٍ وغيره من القرابة سنَّة نفر: ماغيس وسفراطون وأخروسيس الطبيب ومهراريس المكذوب عليه المرور سببُ الكذب أنه لحق سليمان بن داود عليه السلام لأنَّ بينهما ألوف من السنين وصورمدرس وسيساوس، وقيل: إنَّ هذا هو المكذوب عليه، وكان كل واحدٍ من هؤلاء ينتحل رأي أستاذه هو أسقليوس وهو رأي التجربة، لأنَّ اللطب إنما حصل لهم بالتجربة (اا وقريبُ وحلف من التلاميذ ولد وقريبُ سبعة: مرقس وجروجيس وماسطيس وبولس وماهانس وأسقواطيس الأول وسيقورس وكل واحدٍ من هؤلاء ينتحل رأي أستاذه في التجربة.

فلم يزل الطب يجري من هؤلاء على السداد إلى أن ظهر أسقليوس الثاني فنظر في الأراء القديمة فوجد أن الذي ينبغي أن يعتقد هو رأي أفلاطون، فانتحله، فلما توفي خلَّف من أهل بيته من التلاميذ ثلاثة نفر، وهم: أبقراط بن أبسرقلس، وماغاريس، وأورجس، فلم تمض مُدَّة أشهر حتى توفي ماغاريس ولحقه أورجس، ويقي أبقراط وحيد دهره كامل الفضائل عالماً بسائر الاشياء التي بها يُضربُ المثل، أعني الطب والفلسفة، إلى أن بلغ به الأمران عند الغامة.

وقوّى صناعة القياس والتجربة تقويةً عجيبةً لا يتهيًا السطاعن أن يحملها، وعلَّم الغرباء السطب وجعلهم أشباه أولاده، لأنَّه خاف أن يفنى السطب من العالم، وخلق من التلاميذ من آل أسقليوس، أما من أولاده مالوس ودراقَنْ ومالاناأرسا ابنته، وكمانت أفضل من ابنيه. ومن أولاد أولاده: بقراط بن

 <sup>(1)</sup> أ: ح. ن.: لم يزل الطّبُ يتثقل من هؤلاء إلى من حلّبوه حتى ظهر غورس ونـظر في وأي التجربة.

باسلوس بن بقراط، وبقراط بن دراقن بن بقراط، ومن التلاميذ القرباء والغرباء خلقً كثيرً مثل بالاون، وماسرجس ومستانوس ويولولس، وهو أجلَّ تلاميذه وخليفته، وبافينسون، وأسطات، وسادس، وغورس وسيطوس من أهل بيته وماكاليس.

ولم يسزل الطبُ ينتقسل من هؤلاء الأطباء إلى من علَّمـوه إلى أن ظهسر جالينوس. وكان في الفترة التي بين أسطيرس وبين غورس سورندون، وماربوس وسادياس، وسنبارس وسقروقس الأول وسفلوس وسمسوليس وانطيماخس وفرميجون وأغايس وابراقلس وأسقوروس. وكان في الفترة بين أفلاطون وأسقليوس الثاني مثل، والاقراغيطي ومامسطيوس الطبيب وإقليدس وفوديفوس وابراقلس الأول واندرامانجس القديم وافلاغورس وماجيس وسطن وسيفروروس وغالوس وطياطاس وامروقلس ويونا الطبيب.

وكان في هذا الوقت من الفلاسفة فوياغورس. وديوفيلس ويارن وأنباذقليس وأقليدس وساورى وطيماناوس وأنكسماونس وديمقراطيس فإنه لحق بقراط وهو مع أستاذه، وأسقليوس وباسليس. وكان في الفترة التي بين بقراط وجالينوس، سقليوس الطبيب المفسّر يكتب بقراط وأنقيلاوس الأول الطبيب وليوقس وأرسيسطراطس الشاني القياس. وقيل الثاني غالوس وسريرفطوس صاحب العقاقير وسقالس المفسّر لكتب أبقراط ومايطانس المفسر لهذه الكتب وغاغولس ومغنيس الحمصي، وأندراماخس القريب، وسويساخس الاثيني وروفس الكبير وأومرمولوقوس، وأريجانس صاحب النبض ودياسقورندس وروفس الكبير وأومرمولوقوس، وأريجانس صاحب النبض ودياسقورندس الأول المفسّر لكتب بقراط وساقرطيس العامل للمعجونات، ومساوس ومارس الجبلي.

وكان قد وقع إليه كتابٌ من كتب باسلس الأول الذي كان يقول: إن الطب حيلة. وكان بقي بعد إحراق كتب الحيل فانتحله وقال: لا صناعة غير صناعة الحيل أعني الطب، وأراد فساد الناس عن اعتقاد القياس والتجربة. ووضع كتباً كثيرةً أخذها من ذلك الكتاب.

فلم يزل مع الأطباء يقبلها بعضهم ويردها بعضهم حتى ظهر جالينوس فناقضه وأفسدها عليه، وأحرق ما وجد منها، وأبطل صناعة الحيل أعني الطب وأراد إفساد الناس عن اعتقاد القياس والتجربة، ووضع كتباً كثيرة أخذها من ذلك الكتاب فلم يزل مع الأطباء يقبلها بعضهم ويردها بالكلية افريطن وامافرس وجاريكسانس وأورساسيس وماريطس وفافولوس ومارقس ورغالس وهرمس الطبيب وبولانس وماجونار جلكس وهؤلاء الاننا عشر طبيباً الذين أولهم أفرايطن، عاضد بعضهم بعضاً في تناليف الأدوية لمنفعة الناس تشبهاً لهم بالبروج الاثنى عشر.

وقيلس الذي لا يخطى، في علاج، وديمقراطيس وماقولس ومارقس ومارقس وبركايس وهرمس العطيب وبحولانس الشاني العليب وأفروسيس وانكسافطراطليس وافرودونيس وبطلميوس العلبيب وسقراطيس الطبيب ومادقيس العاشق للعلوم وسوش وسادرنطوس التام، وفوريس قادح العين، ودياسقورندس العين صاحب النفس الزكيّة، النافع للناس المنفعة الجليلة، السائح في البلاد، المقتبس لعلوم الأدوية المفسردة من البراري والبحسار والجزائر، المصور لها أبعاد لمنافعها.

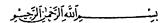
فلمًا صحّت له بالتجربة ووجدها غير مختلفة أثبتها وصورها وعنه أخذ جميع من جاء بعده وبه يقووا على جميع ما احتاجوا إليه من الأدوية المفردة، وبلاديوس المفسر لكتب بقراط وفلافيطر امرأة طبيبة، وجالينوس أخذ عنها أدويةً كثيرةً وعلاجات شتى وخاصةً في أمور النساء. وأسقلنادوس وسوانوس الذهبي واراقلس الطرايطي، وأدوميس الملك، وساروس القليطي، وسالس الحمصي، وكسافوا برجس، وفرطانس، وديوجانس الطبيب، وذوالس الكحال، واسقلبادس البلاذري، ويقراطيس الجوارشي، وآلاون، وأريوس الطرسوسي(۱)، وفيلوس الطرسوسي الذي له معجون الفلونيا، وعاموس

 <sup>(1)</sup> أ: ح. ن.: وقمن الحسراني وصودوقس الأثني وابسراقلس الهادي ويسطروس وفسودادس وباقراطس العين ردي وابطماطروس واربوس الطرسوسي.

المصري، وطوطوسوس الإسكندراني واليس، وسقورس المطلم لأنَّ الأدوية كانت تطاوعه فيما يستعملها. وثانون وأران الحراني، وجميم هؤلاء أصحاب أدويةٍ مفردةٍ، وجالينوس أخذ منهم كتبه في الأدوية المركّبة، ومن كان في هذه الفترة من الفلاسفة زينون الكبير، وزينون الصغير، واقراطِس المنطقي وأدمون المستوفى وأغلوقن النصيبي وسفيراط، وديمقيراط، وأرسيطاط اليس، وناوفرسطس، وأوديتموس وفافامس، وأخروسيس، وديوجانس الكلبي، وفيلاطس، وفيماطوس، وأسقليوس، وأرمنيس الرومي معلم جالينوس، وأغلوقن المُجِب لجالينوس، والإسكندر الملك، والإسكندر الأفروديسي، وفرفوريوس السادري وابرقليس الأفلاطوني، واسطفانس المصري، ورامس. ومن وفياة جالينوس وإلى سنة تسعين ومبائتين للهجرة، فبالأطباء في همذه الفترة: اصطفن، وجلسيوس وانفيلاوس، ومارسوس، فهؤلاء الأربعة الإسكندريون، وهم الذين فسروا كتب جالينوس وجمعوها واختصروها، وطيماوس الطرسوسي ومعيس الإسكندراني، وأصطفن الحراني، وسمرى الملقِّ بالهلال لكثرة ملازمته منزله لاشتغاليه بالتأليف وأرثاسوس، وقولس، وأرساسالوس القوابلي لمشاورة القوابل إياه، في أمور النساء ودباسقورندس الكحال، ومافالس الاثيني، وأفرويطس الاسكندراني، وينطس وهو من الحذاق في سائر صناعات الطب، ومارسوس الرُّومي وأرون وزومانك.

ومن الفلاسفة الممذكورين نامسطيوس وفرفريوس الصوري، ويحيى النحوي، ودرانوس وأنقيلاوس، وأموسوس، وقولوس، وأفروطوخس وأدونيس وماعارالس ررلى(ا) وفيادوسُ الاثيني، وأدي الطرسُوسي. فجملة السنين من وقت أسقيوس الأول إلى سنة ستٍ وتسعين للهجرة.

دكذاه في دأه وهي واضحة ولا مفهومة.



نريد أن نضم إلى تواريخ القدماء تواريخ الحكماء المتأخرين من الإسلامين وبعض فوائدهم.

#### 41 - حنين بن اسحق(۱)

المترجم، كان أول من فسر اللغة اليونانية ونقلها إلى السريانية والعربية، ولم يوجد في هذه الأزمنة بعد الإسكندر اعلم منه باللغة العربية واليونانية. وكان في عهد المأمون والمعتصم بغدادي المولد، نشأ بالشام، وتعلم بها، وكان يدخل بيم النصارى، ويتعبد على قوانين شريعة المسيح(3) وتفل في الصور التي فيها، وقال: هذه بدعة لا يجوزها الشرع والعقل، وكيف يجوز نصب الصورة نصب العبد في موضع يُعبد فيه الله تعالى الذي هو منزّة عن الصورة والهية، فحبسه المائليق مُلة في داره، فصنف في حبسه المسائل المنسوبة إله، وفسر كتب أرسطو وأفلاطون، ثم اعتذر إليه الجاثليق فما قبل عنده وما

 <sup>(1)</sup> الفهرست، ص: 135 البهائي، ص: 116 وابن جلجل، ص: 168 وابن أبي أصيبمة، ص: 125 والقلطى، ص: 171.

<sup>(2) 1:</sup> ح. ن.: قد حلّ على عادته يوماً في البعة فرأى فيها الصورة...

عاد إلى البيعةِ واشتخل بنشر العلوم وقال: كلُّ زمـانٍ يلاثم علمـاً وعادةً وصنفـاً من الإنسان.

وقال: من خاف شفاوةً الدنيا ما اكتسب سعادة العقبي.

#### 42 - ابنه اسحق(۱)

كان من ندماء المكتفي بالله تعالى، وقد دعاه يوماً ليختار طالماً ليجعل ابنه ولي عهده، فقال له: هذا لا يتم أمره و يصلح للخلافة: وقال: تـأمُلتُ طالح المكتفي بالله فوجدتُ صاحب عاشره في ثالث طالعه، فعلمت أن الامر بعده لأخيه. وكان كما قال: فجلس بعده المقتدر. ولإسحق تصانيف كثيرةً، وكـان الغالبُ عليه الأحكامُ والطبُّ.

قال للوزير العباس بن الحسن: إنَّ من تصدَّى لحفظ الناس ذكرتـه الألسن بالمدح والذَّم، ، فاجتهـد أن تكون ممـدوحـاً في ذلك، لا بحسب اغـراض الناس.

وكان اسحق ممن حسن إسلامه، وقد أشركه المكتفي في بيعة ابنه ومع وزيره العباس. سأل اسحق بن حُنين أباه: ما الذي تشير علي أن أقرا من الكتب وأن أجعل غرضي معرفته في شيء بيده بحسب ما أعلم من عنايتك لي ومن تهيؤ طبيعتي لفبول العلم؟ فقال حنين: ما أعلم أشدُ ضرورةً منك إليه إلا ما أمرك الحكيم الأول بتعرفها، وهي التي أنت بها مشارك للباري جل ثناؤه، ومنفصل عن البهائم وهو الذي تسعيه العرب نُطقاً، واليونائية لوعس مشتق من لوعس أي بالقول، فقال إسحق: فإذا كانت الكتب في هذا الفن كثيرةً، فارشدني إى كتاب أبندىء به، فقال حنين كتاب فاطيعورياس، فقال إسحق: فلم اخترت الذي للحكيم أرسطو؟

<sup>(</sup>۱) الفهرست، ص: 356؛ البيهتي، ص: 18 القفطي، ص: 180 أصيبعة، ص: 274.

قال حنين: أمّا كتاب فاطيعورياس فالأنّه ابتدأ هذا العلم، وأمّا الذي للحكيم فلأنّ غيره ليس بموجودٍ في هذا الوقت. ولو كان غير هذا الكتاب موجوداً في هذا المعنى وهو كتاب أرخوطس لاخترته لك. وكان أرخوطس من شيعة فيثاغورس هو المبتدى لأكثر حكمة اليونانيين، وعنه أخذ سقراط وأفلاطون وأقليدس وإيلوس وأرسميدس وبسطلميوس وسسائر الحكماء والمهندسين.

#### 43 - حُبَيش الطبيب(1)

كان من الأطباء المتقدَّمين، والمهندسين، ولمهُ تصانيف كثيرةً في الطب ومصنَّفات في المعالجاتِ(2) كلامه: الكذب رأس كلَّ بليَّةٍ، من تبوك الحقد أمرك معالى الأمور..

قال: مَنْ كرُمَتْ نفسه لم يكن إلاّ بالحكمةِ أُنسُهْ.

## 44 ـ ثابت بن قرة الحراني()

كان حكيماً كاملاً في أجزاءِ علوم الحكمة، وكان من الصابئين، وهو جَدُّ مُحَمَّد بن جابر بن سنان صاحب الرصدِ، وكان المعتضد يكرمه، ومن إكرامه له أنَّه طاف معه في بستانٍ له ويمده على يد ثباب، فانتزع يده بغتةً من يد ثابت، ففزع من ذلك ثابت، ثم قال له: يما ثابت أخطأتُ حين وضعتُ يدي على يدك وسهوتُ، فإنَّ العلم بعلو ولا يعلى فهذه غايةً إكرامه له.

وكتاب الذُّخيرة له هـو نادرٌ في الـطب، فإنَّ الصـابشي قال: رأيتُ ثـابـتاً في النوم واستفدتُ منـه نُكتةً ذهبت عنّي وبعـد حينٍ تذكـرتها وهي أنَّـه (ـ) وثابت

الفهرست، ص: 355، البيهتي، ص: 19، القاطي، ص: 177.

<sup>(2)</sup> أ: ح. د.: قمن.

<sup>(3)</sup> الفهرست، ص: 331، البيهقي، ص: 20، القفطي، ص: 115، أصيبعة، ص: 295.

هو أصل ما تجدّد للصابئة من الرئاسة ببغداد بحضرة الخلفاء، ولم يكن في زمانه من يماثله في جميع أجزاء علوم الفلسفة، ولمه أرصاد حسنة للشمس ولما حبس الموفق المعتضد في دار ابن بلبل، تقدم اسماعيل بن بلبل إلى ثابت أن يدخل إليه ويؤانسه، وكان يدخل إليه كل يوم ثلاث مرات يحادثه ويسأله ويعرفه أحوال الفلاسفة، وأمر الهندسة والنجوم وغيره به المعتضد ولطف محلّه فلما خرج من حبسه، قال لبدر غلامه: أيَّ رجل أفدنا بعدك، فسأله عنه فقال: ثابت. ولمَّا تقلَّد الخلافة أقطعه ضياعاً جليلةً وكان يجلسه بين يديه كثيراً، ويكون بدر والوزير قائمان (١) وهو جالس.

## أبو الحسن ثابت بن قرَّة الحَراني

كان مِنَ الصابئية، وله سوى براعته في الأوائل رأس مال كثير، ورياسة عظيمة في الصابئة. وقد رأيتُ عدَّةٍ كتب مُصنَّفةٍ في مذاهبهم هي عند تميم الآن، وقد بلغ من جلالة قدره، وعظم محلَّه في العلم أنَّه جعل كالمتوسط بين يحيى، وبين برقلس. وله كلامً طويلٌ تشتمل عليه دسوت كاغد.

### 45 ـ أبو عثمان الدِّمشقى

سعيد بن يعقوب، هـو من مقدمي الأفـاضل، ونقلةِ كتب الأوائـل، ومن له السبق في ذلـك بعد حنين وابنـه ثابت بن قُـرة. وكان فصيحـاً باللغـةِ العربيـة واليونانية، معتمد النقل.

من ترجمته: المتواضع، من طلاب العلم، أكثرهم علماً، كما أنَّ المكان المنخفض أكثر البقاع ماءً. وإذا أبصرتُ العين الشهوة عمي القلبُ عن الإختيار، ومن نظر إلى الموتِ بعين الأمل رآهُ بعيداً، ومن نظر إليه بعين عقله وجده قريباً.

<sup>(1)</sup> وكذاه في وأه. والصواب: قايْمَيْن.

وقـال: العقـل صفـاءُ العقـل والجهــل كـدرهــا، وهــو من أطبــاء بغـداد المذكورين، وكان منقطعاً إلى على بن عيسى الوزير والمارستانات.

#### 46 ـ محمد بن زكريا الرازى

كان في بدء أمره صائعاً، ثم استعمل علم الأكسير فرمدت عيناه بسبب الحدَّةِ التي في العقاقير، فذهب إلى طبيب ليعالجه فقال: لا أعالجك حتى آخُذ منك خمس مائة دينارٍ فدفع إليه ذلك فقال: هذا هو الكيمياء لا ما اشتغلت به، فترك الأكسير، واشتغل بالطب حتى نسخت تصانيفه تصانيف من قبلاً من الأطباء المتقدِّمين.

قال ابن سينا في حقه: هو المتكلّف الفضولي الذي من شأنه النظر في الأبوال والبرازات، وقد صدق في ذلك لأنه بلغ الغاية في المعالجات الـطبية. وتكلم بالعوراء والخبائث فيما سوى ذلك.

قال: السموم ثلاثةً، أكل الشواء المغموم واللبن الفاسد والسمك المنتن، ولمحمد مُصَنَّفات كثيرةً جداً، ومولده ومنشاة بالريّ، وقرأ البطب على (ا) بن زين الطبري.

قال القاضي ابن صاعد: إنَّ السرازي لم يتوغَّل في العلم الإلَهي ولا فهم غرضه الاقصى فلذلك اضطرب رأيه، وانتحل آراء سخيفةٌ حبيثة، وذمَّ أقـواماً لم يفهم عنهم ولا اهتدى لسبيلهم.

وكـان ينتقل في البلدانِ، وكـان شيخاً كبيـر الرأس مسطّحه، وكـان يجلس للتعليم بعظمةٍ فيجلس دونه التلاميذ، ودون التلاميذ تلاميذً.

وكان كريماً متفضلًا باراً بالفقراء والإعلاء. وكمان يجري عليهم الجرايات

<sup>(1)</sup> أ: ح. ن. : عليٍّ .

المواسعة، ولم يفارق المدارج والنسخ، وكان في بصره رطويةُ (أ) البلخي، جوالًا في البلاد، حسن المعرفة بالفلسفة والعلوم القديمة، وكان الرازي فطناً ذكياً مجتهداً في جلّة أوقاته (2) والتبطلع والفكر في ما دونَـهُ الأفـاضـل، ومن شعـه:

بعاجل ترحالي إلى أين ترحالي من الهيكل المنحل والجسد البالي لعمــري مــا أدري وقـــد أذن البلى وأين محــلُ الــروح بعـــد خــروجـــه

### 47 - علي بن الطبري<sup>(3)</sup>

كان من كبار مدينة مرو، وله همةً رفيعةً وعلم بالإنجيل والطب. وابنه كـان حكيماً كاملًا يعرف ذلك من كتابه المعنـون بفردوس الحكمـةِ. وله مصنّفـاتٌ كثيرةً.

#### 48 ـ ابن بابا بن سوار بن بهنام(٥)(٥)

وبهنام كلمة فارسية مركبة من كلمتين وهي به ونام أي اسم الخير. وكان خيراً بالنقل، وقد نقل كثيراً من السرياني إلى العربي، وقرأ الحكمة على يحيى بن عرى (٥). وكان في نهاية الذكاء والفطئة، وبلغ في الطب إلى غاية قبل له محمود الأرض، وكان ملك محمود عظيماً، وكان إذا دعاه الفقيرُ مشى راجلًا. وقال له: جعلت هذا المشى كقسارة لمروري إلى أهسل الفسق

<sup>(1)</sup> أ: ح. ن.: لكثرة أكل الباقلاء، وكان يقول إنّه قرأ الفلسفة على البلخي وكان...

<sup>(2)</sup> أ: ح. ن.: بالإجتهاد.

 <sup>(3)</sup> الفهرست، ص: 354، الفقطي: 231، البيهقي، ص: 22، أصبيعة، ص: 414.

 <sup>(4)</sup> الفهرست، ص: 323، أبو الخير الحسن بن سوار بن بنايا بن بهشام، أصيبعة، ص: 428، البهض، ص: 26، القفطي، ص: 164.

<sup>(5)</sup> أ: ح. ن.: أبوالخير الحسن البغدادي.

<sup>(6)</sup> أ: ح. ث.∶ مدي.

والجبابرة، فإذا دعاة سلطانً ركب في زيَّ العظماء بالمماليك الترك والخيول الجياد مع الهيبة والوقار، ووفَّى صناعته حقَّها بالتواضع للضعفاء، وبالتعاظم على العظماء.

وهذا كان طريق بقراط وجالينوس وجميع الحكماء. فمنهم من تواضع فلزم الزهد والتعاون، ومنهم من أظهر من حكمته ما ظهرت به محاسن الحكمة.

وحكى ابن هند وكان زعيمُ الفرقةِ النافيةِ للطبع: تُعادي استاذي ابن الحجاز وتُعري العامريَّة، فاشتكى الزعيم رأسهُ إلى استاذي فقال له: ضَعْ تحت رأسك الكتاب الذي نفيت فيه فعل الطبيعة لتشفى وأبى أن يعالجهُ.

وهو بغدادي المولد، وقد حمله إلى خوارزم شاه مأمون بن محمد بن خوارزم شاه، فلمًا استولى محمود بن سبكتكين على خوارزم حمله إلى غزنة وعرض عليه الإسلام فأبى.

وعمَّر حتى جاوز المائة، ومرَّ يوماً بمعلم في مكتب يقرأ (ألمَ أحسب الناس أن يتركوا)، فوقف وبكى ساعةً، ومرَّ فرأى في مناسه تلك الليلة النبيَّ 義 وهو يقول له: يا أبا الخير مثلك مع كمال علمك يقبح أن تنكر نبوتى، فأسلَم على يده 義.

فلمًا انتبه من منامه أظهر الإسلام وتعلم الفقه على كبر سنّه، وحفظ القرآن وحسُنَ إسلامه، وقد حكم له أبو ريحانُ بنكْتَه قاطعةٍ فدعـاهُ السلطان محمود يوماً وبعث إليه مركوبه، فمرَّ على سوقِ الحقَّافين(١) فنفرتُ الدابةُ فاهلكته.

قال ابن سينا في بعض كتبه: فأمًّا أبو الخيـر فليس من عداد هؤلاء، ولعـلُّ الله تعالى يرزُقنـا لقاءَهُ فيكـون إما أفـاد وإمَّا استفـاد وبعض الناسخين يكتب، فامًّا أبو نصرِ وهو غلطُ لان أبا نصرِ مات قبل ولادة أبي عليٍّ بثلاثين سنةً، وقد

<sup>(</sup>۱) أ: ح. ن. : لعارض.

أعطاه السلطان ناحيةً يقال لها ناحية خمار، ونُسِب إلى تلك البقعة، وله تصانيف كثيرةً في أجزاء علوم الحكمة (١) مقالةً في الوفاق بين رأى النصارى والفلاسفة، ومقالةً في الإيضاح عن رأي القدماء في الباري تعالى، وفي الشرائع وجود فيهما. ومقالةً في السعادة، وله غيرها كتبُ كثيرة في فنون.

ورأيتُ له رسالةً إلى الوزير الأمين أبي سعيدٍ فيها كلماتُ شافيةً، وكتاب خلق الإنسان، وقد حلَّ فيه كثيراً من رموز الأوائـل. وقيل له بقراط الشاني، وحقَّ له ذلك لأنَّ النبي على سماه عالماً. وسُئِلَ ابن سوادٍ عن ما فيه الناس من السيرة وما هم عليه من الاعتقادِ. أحقَّ كله أو أكثـر أو بـاطـلَ كله أو أكثـره؟ فقال: المسألة هائلةً والجواب هينً.

قيل: فأفذنا أفادك الله، فإنَّ تكيَّة العلم لا تبرح ولو اختلفت عليها الدُّلاء، وكثر على حافاتِها الوُرَّاد فقال: صدقتم إعلموا أنَّه إذا لحظ استيلاء الطبيعة عليهم وعليه أثارها فيهم من الرُّاي المعتقد والسيرة المؤثرة، فأكثر ذلك باطلٌ لأن سلطان العقل في بلاد الطبيعة غريب، والغريب ذليل وإن لحظ حكم العقل وما يجب به ويليق بجوهره، ويحسنُ مضافاً إليه فأكثر ذلك حتَّ كان الملحوظُ رأياً أو سيرةً أو عادةً أو خليقة، وعلى حسب هاتين العلّتين يكون القضاء ويقع الحكم، والحق لا يصير حقاً بكثرة معتقديه، ولا يستحيل باطلاً بقدّة متحليه وكذلك الباطل .

## 49 ـ متّى بن يونس(2)

المترجم، كان حكيماً نُصرانياً، وشرح كتب أرسطو، ولـ نصانيفُ في المنطق وغير ذلك. ومن كلامه: السعادات ثلاث، نفسانيةٌ وبدنيةٌ وخارجيَّة، فالنُفسانيةُ هي العلوم الحقيقيةُ ويتبعها الأخلاق المحمودة، والفضائل والسيرة

<sup>(1)</sup> ا: ح. ن. : نيها.

<sup>(2)</sup> الفهرست، ص: 422، البيهتي، ص: 28، القفطي، ص: 323.

الحسنة، والبدنيَّة كمال الأعضاء وجونة التأليف والتركيب، والخارجية حُسْنُ اكتساب الدُّنيا وتحصيلها وإنفاقها في وجهها على ما يوجبه العقـل والشَّرعُ ولا تجتمع تلك السعادات لأحدٍ إلَّا في النوادر.

# 50 ـ محمد بن جابر الحراني البتَّاني(١)

صاحبُ الرصد المشهور بعد أيَّام المأمون، وكنان عارضاً بتفاصيل أجزاء الحكمةِ، وقد أنفق أموالاً في الرصد، وبتَّان قرية من قرى حرَّان وإليها ينسبُ.

#### 51 ـ الشيخ الفاضل محمد بن محمد الفارابي (١)

ويعرف بأبي نصر الفارابي، وكمان أبوه قمائد جيش، وأصله فمارسي، وكان ببغداد مُدَّةً ثم انتقل إلى الشام، وأقمام بها إلى حين وفماته، وكمان مجتنباً عن الدنيا مقتنعاً بالقليل منها يسير سيرة المتقلَّمين.

وقيل: إنَّه كان في أوَّل ِ أمره ناظوراً بدمشق دائم الاشتغال بالحكمةِ والنظر فيها والتطلع إلى آراءِ المتقدمين، وكان ضعيف الحال ِ.

حكي أنَّه كان بالليل يسهر للمطالعةِ والتَّصنيف يستضيءُ بقنديل الحارس، وبقي كذا مدَّةً حتى اشتهر وكثُرت تلاميذه، وصار أوحد زمانه.

واجتمع بسيف اللولة بن حمدان فأكرمه إكراماً عظيماً، وعظمت منزلته عنده، وكان له مشيراً.

وقيل إنه لم يقبل من سيف الدولة كلَّ يـوم إلاَّ أربعة دراهم ينفقها على أصحابه، لم يعتن بمسكن ولا ببهيمة ولا بشيء من أمور الدنيا.

<sup>(1)</sup> الفهرست، ص: 338، البيهتي، ص: 29، القفطي، ص: 280.

<sup>(2)</sup> الفهرَست، ص: 311، البيهني، ص: 30، القفطي، ص: 277، أصيعة، ص: 603.

وقيل إنَّه كان في أوَّل أمره قاضياً، فلمَّا شعر بالمعارف نبذ ذلك وأقبل على تعلُّم العلوم.

وقيل: إنَّ سبب قراءته الحكمة إنَّ رجلًا أودع هنده كتب ارسطو فنظر فيها، فصادفت منه قبولًا عظيماً فتحرك إلى قراءتها حتى أنَّقنها روَّح الله تعالى دنسه، وهو من فاراب تركستان، وهو الملقب بالمعلم الثاني ولم يكن أفضل منه (1).

وقيل الحكماء أربعةً، إثنان قبل الإسلام وهمما أرسطو والإسكندر، وإثنان في الإسلام وهما أبو نصر وأبو عليًّ.

وكــان بين وفــاتــه وولادة أبي عليُّ ثــلاثــون سنــةً. وكــان أبــو علي تلميــذاً لتصانيفه.

وفي كتاب أخلاق الحكماءِ أنَّ ابن عباد بعثَ إلى أبي نصر هدايـا وصلاتٍ واستحضرهُ واشتاق إلى ارتباطه.

وأبو نصر يتعفّفُ وينقبضُ ولا يقبلُ منه شيئاً حتى ضرب الدَّهُر ضرباته، ووصل أبو نصرٍ إلى الريِّ وعليه قباءٌ ومسخٌ وقَلْنَسُوةٌ بلقاء، وكان أنطُ قصيراً على هيئة بعض الأتراكِ. وكان الصاحب يقول ومن أرشدني إلى أبي نصرٍ أو دعاهُ إليُ أعطيتهُ مالاً أغناهُ، فانتهز أبو نصرٍ الفُرْصة حتى دخل مجلس الصاحب مُتنكّراً وكان المجلس غاصاً بالندامي والظرفاء وأرباب اللهو، فأضافوا الجرم إلى البوّاب ورموا إليه أسهم العتاب واستهزاً بأبي نصرٍ كُلُّ من كان في المجلس وهو يحتمل الأذى حتى اطمأنت أنفسهم بمجالسته وأنساهم الشراب ذكره. ودارت الكؤوس وصالت الرؤوس وحمل أبو نصرٍ مزهراً واستخرج لحناً مع وزن نوم المستمعين فصار كل واحدٍ منهم كالذي يغشى واستخرج لحناً مع وزن نوم المستمعين فصار كل واحدٍ منهم كالذي يغشى على من الموت. وقبل: كانت معهُ آلةً قد أعدها لهذا الشان، وكتب على

<sup>(1)</sup> أ: ح. ن.: من حكماء الإسلام.

البربط قد حضر أبو نصر الفارابي واستهزأتُمْ به فنوَّمكُمْ وغاب ثم خرج أبو نصرٍ من الزَّيِّ متنكَّراً متوجهاً تلقاء بغداد، فلما أفاق الصاحب وندَماؤهُ تعجّبوا من حذقه في صناعة الموسيقى وتأسّفوا على فوات منادمته، ثم قال الساحب: أديروا الكؤوس على اسمه لعلَّ الزمان يردَّه علينا، فلما حمل المطربُ العود قال: أيُّها الصاحب قد كتب ذلك الرجل شيئاً على مزهري، فلماً نظر إليه الصاحب وعرف أنه أبو نصرٍ شقَّ جيبه واستغاث وجهِّز أعوانه في طله.

وكان كالقارط العنزي فلم يجدُّ له أثراً ولا استمع له خبراً، وبقي بقيَّة عمره مُتَاسِّفاً على فوات مُنادمته وانغفلةَ عن معرفته وأين من المشتاق عنقاء مغرب.

وقيل إنَّ أبا نصرٍ كان يرتحلُ من دمشق إلى عسقـلانُ فاستقبله اللصـوص فقـال لهم: أنا أبـو تصرٍ خـذوا ما معي من الـدواب والأسلحة والثيـاب وخلوا سبيلي: فأبوا ذلك وهموا بقتله، فلمَّا صار مضطراً ترجَّلَ وحارب حتى قُتلَ مع مَنْ معه.

ووقعت لهـذه المصيبة في أفشدة أمراءِ الشـام مواقـع، وتطلّبوا اللصـوص ودفنوا أبا نصرِ وصلبوهم على قبره.

قال أبو نصر الفارابي: ينبغي لمن أراد الشروع في الحكمة أن يكون شاباً صحيح المزاج مُتاذّباً باداب الأخيار، قد تعلَّم القرآن واللغة وعلوم الشرع أولاً، ويكون عفيفاً صدوقاً معرضاً عن الفسوق والفجور والغدر والخيانة والمكر والحيلة ويكون فارغ البال عن مصالح معاشه مقبلاً على أداء الوظائف الشرعة غير مخل بركن من أركان الشريعة ولا بأدب من آدابها معظماً للعلم والعلماء ولااً) يكون لشيء عنده فهو حكيم زور ولا يُعدُ من الحكماء.

وقال: من لا يهذُّبُ علمه أخلاقه في الدنيا لا يسعد نفسه في الأخرةِ.

أ: ح. ن. : قدراً لا للعلم وأهله ولا يتخذ عمله لأجل الحرفة ومن كان بخلاف ذلك

وقال: تمامُ السعادة بمكارم الأخلاق كما أنَّ تمام الشجرة بالثمرة.

وقال: من رفع نفسه فوق قدرها صارت نفسه محجوبةً عن نيل كمالها، وله أشعارُ حسنةً حكيمةً منها قوله:

لما رأيتُ النومان ناساً وليس في الصحبة انتفاعً كلُّ رئيس به صداعً كلُّ رئيس به صداعً كرَّمتُ نفسي وصنتُ عرضاً به عن الْلَلة امتناعُ أسربُ مما اقتنيتُ راحاً لها على راحتي شعاعُ لي من قواريوها ندامي ومن قراقيوها صماعُ واجتني من حديثِ قومٍ قد اقفرت منهم البقاع

رأيتُ<sup>(1)</sup> في انتخاب الصَّوانِ أنَّهـا للشيخ أبي عليٌّ رضي اللهُ عنــه. ولــه أيضاً:

أخي خلِّ حيِّزاً ذا باطل وكن للحقائق في حيَّزِ فما الدار دار خلود لنا ولا المرء في الأرض بالمعجز وهل نحن إلا خطوط ونقش على كرةٍ وقع مستوفز ننافس هذا لهذا على أقبل من الكلم الموجز مُحيط السموات أولى بنا فكم ذا والتزاحم في المركز

ما يلوم(2) جسمي عن لفائكم إلاَّ وقلبي إليكم شيقٌ عجِـلُ

إليكم الباعثان: الشوق والأمل وكيف ذاك وسالي منكم بـــدلُ يتــــابقون على قلبي فمـــا وصلوا وكيف يفقد مشتاق يُحرِّك فسإنَّ نهضْتُ فمالي غيركم وطرٌ وكم تعرُّضُ في الأقسوام قبلكم

<sup>(1)</sup> ا: ح. ن.: حاشية.

 <sup>(2)</sup> وكذاه في وأه. ولعله سقط بعض الكلام إذ إن وزن صدر البيت ليس على البحر البسيط كسا هو في عجزه.

#### 52 ـ أبو سليمان(١)

محمد بن مشعر البُستي ويعرفُ بالمقدسي، وأبو الحسن علي بن زهرون الزنجاني، وأبو أحمد النهرجوري والعوفي (2) وزيد بن رفاعة فهم حكماء اجتمعوا وصنَّفوا رسائل إخوان الصفا، وألفاظ هذا الكتاب للمقدسي أبو سليمان محمد بن مشعر البُستي المعروف بالمقدسي له الرسائل الأحدى والخمسون المُسمَّاة رسائل إخوان الصفا، وكلها مشحونةُ بالأخلاقِ وعلم اللحام، وهي موجودةً فيما بين الناس قد تداولتها الأيدي.

قال: [ولما نظر فيها أبو سليمان المنطقي قال: تغنوا وما أغنوا، ونصبوا وما وجدوا وحاسوا وما وردوا، وغنُّوا فما أطربوا، وأنسجوا فهلهلوا، ومشطوا فقلقلوا.

قال: أبو الحسن علي بن أساس العوفي وهو من اخوان الصفا: البيضة صارت رطبة لغلبة الماء والهواء والنار عليها، وتقصان طبيعة الأرض<sup>(3)</sup>، ولذلك يطير الطائر والمادة الترابيَّة فيه أقل، ولذلك لم تخلق له الاسنان والقرح من البياض. والصَّفرة غذاؤه والحضانة في الطائر معينة للقوة المولدة.

وقال: من لم يكن خيراً متخلقاً بأخلاق الحكماء فلا خيرَ لأحدٍ في علمه.

وقال: اجعل لنفسك من حسن الظُّنُّ بالناس نصيباً مفروضاً.

وقال: الفضائل مبدأ الخيرات والرَّذائل أساس الشرور.

وقال: بالمشورة تضاف العقول إلى عقل واحد على العمل. خيرً من الإشكال بعد الإقدام عليه]<sup>(4)</sup>.

<sup>(1)</sup> البيهقي، ص: 35: أبو سليمان محمد بن معشر، والقفطي أيضاً: ابن معشر.

<sup>(2)</sup> البيهني والقفطي: العوقي وليس العوفي.

 <sup>(3)</sup> أ: ح. ن. : فصفرة البيض تشبه طبيعة الهواء، وبياضها طبيعة الماء.

<sup>(4) [--]</sup> الفقرة غير موجودة في النسخة ب.

### 53 ـ أبو عبد الله الناتلي

كان حكيماً عالماً متخلقاً باخلاق جميلة، وزعم ابن سينا أنَّ والده ارتبطه واستفدتُ منه قوانين المنطق، وانتهيت إلى غوامض تعجَّب النائلي منها، فلمَّا انتهيتُ في تعلم الرَّياضات إلى المعطيات والمخروطات، قال لي: استخرج هذه الاشكال من ذاتك ثم اعرضها عليُّ، وكان يستفيدُ بسبب هذه الواسطة مني (۱۱)، وله رسالة في علم الأكسير ولا يذكره ابن سينا في مصنَّفاته إلاّ في كتاب المقتضياتِ (2).

قال؛ عليك بالبحثِ عن جوهر النفس الشريفة ولا تدخـرُ ما تخـافُ عليه، والعاقلُ لا يختار عرفان الحقَّ على الحق.

#### 54 . يحيى النحوي الديلمي(١)

هو غير النحوي الإسكندراني أبو علي الملقب بالبطريق، كان من القدماء نصرانياً فيلسوفاً وقال له أبو علي في حقّه: هو المموه على النصارى لأنه صنّف كتباً ردّ فيها على أفلاطون وأرسطو حين همت النصارى بقتله، وأكثر ما أورده الغزالي في التهافت من تلك الكتب، وقيل له: محبّ التّعب، لكده في طلب العلوم وتحقق ما هياه الأشياء، وله تصانيف كثيرة ومنه أخذ الطب الخالد بن يزيد بن معاوية، القليل الذي كان يدعيه من مغالطة هذا الشأنِ، وكان نصرانياً فنقم عليه. شرح كتب أرسطو فهموا به، فأظهر لهم مخالفته في الأصول وتفادى منهم بعمل كتابه الذي نقض به مذاهب الحكيم، وفي الكتاب الذي ردّ فيه على أبرقلس، ووصل إليه منهم من العطابا على هذين الكتاب الذي ردّ فيه على أبرقلس، ووصل إليه منهم من العطابا على هذين

 <sup>(1)</sup> أ: ح. ن .: وله رسالة لطيفة في وجود وشرح اسمه وهذه الرسالة دالة على أنه كنان مبرزاً في الإلهبات.

<sup>(2)</sup> أ: ح. ن.: المنتضيات السبعة، ب: المنتضيات.

<sup>(3)</sup> البيهتي، ص: 29.

 <sup>(4)</sup> أ: ح. ن.: خالد بن يزيد بن معاوية، وقبل يحيى النحوي الإسكندراني، وكان في أيام معاوية وعثمان، واشتذل بكتب الأواثل وتبحر فيها من الفلسفة والطب.

الكتابين بضم(١) عشرة ألف دينار لا يستبدع ذلك، فقـد أعطى يحيى بن خالد البرمكي أماناً على نقله كليلة ودمنة إلى شعرٍ نحو ذلك، وعطيات الخلفاء بمثل هذا كثيرةً.

### 55 ـ يعقوب بن إسحق الكندى (٥)

كان مهندساً خائضاً غمرات العلم، وله تصانيف كثيرةً وقد جمع في بعض تصانيفه بين الشرع والمعقولات، وقبل: كان يهودياً ثم أسلم(3)، وقيل: كان نصرانياً وكتابه في المناظر في غاية الحسن، وقد ارتبطه المعتصم وكــان أستاذ ولده أحمد بن المعتصم.

قال الكندي: لو أفسد أحد أحسن أعضائه كان مذموماً، وأشرف الأعضاء الدماغُ ومنه الحسُّ والحركةُ وساثر الأفعال الشريفة، ومستعملو السكر يدخلون الفساد على أدمغتهم، ومتى توالى السكر على بدن مرض دماغه واشتد ضعف وبعُد عن القوة المظهرة للأفعال الإراديَّة والنفسانيَّة.

قال: خذ ثمرة الفلسفة من هذه الكلمات الشافيات: إعلم أنَّ اليقظةَ التي لنا بالحس هي النومُ والحلمُ الذي لنا بالعقل هو اليقظة ويغلبه الحس علينا، حكمنا أنَّ الأمر بخلاف هذا. وإلَّا فغلب العقل على الحس ينصدع لك الحقُّ في هــذا الحكم، فإذا وضـح هذا ينبغي أن تتقصَّى من الحسِّ. وإن ظننــا أنَّ البقظة من ناحبته وتتلبسُ بالعقل، وأن ظننًا أنَّ الحلم من ناحيته.

وقال الملك أبو جعفر وعنده جماعة من الحكماء منهم أبو سليمان: إنَّا لم نجد من فلاسفة الإسلام على كثرتهم من يقوم في أنفسنا مقام سقراط وأفلاطون وأرسطو. فقيل لـه: ولا الكندي فقـال: إنَّ الكندي على غـرارته،

<sup>(1)</sup> 

النبرست، ص: 315، البيهتي، ص: 41، أصبيعة، ص: 285. (2)

ح. م.: يقول المؤلف أن الكندي كنان يهوديناً أو نصرانيناً أما ابن جلجيل فيقول: شريف (3) والمسل بصري، كان جده وُلِّي الولايات لين هاشم، وقال ابن أبي أصبعة: الكندي فينسوف العرب وأحد أبناء ملوكها وكان أبوه أميراً على الكوفة للمهدي والرشيد. . (صے 285).

وجودة استنباطه، رديء اللفظ قليل الحلاوة متوسط السيرة، كثير الغارة على حكم الفلاسفة وشابتُ ألزمُ للعطب وأشدُّ اعتناقاً لهذا الفن، وجميع الناس يتقاربون بعدهما ولهما السبقُ.

وجرى عند ثابت ذكر فيثاغورس وأصحابه وتعظيمهم العدد الذي لا يُفهم معناه فقال: إنَّ الرجل وشيعته أجلَّ قدراً وأعظمُ شاناً أن يقع لهم سهو وخطأ في معرفة الأمور العقليَّة، فيجوز أن يكون قد وقفوا من طبيعة العدد على سرائر لم تنته إليه لانقراضها.

وقـال: من ملك نفسه ملك المملكـة العظمى، واستغنى عن المؤن، ومن كان كذلك ارتفع عنه الذَّمُ وحمدهُ كل أحدٍ وطاب عيشه، وله شعرُ منه:

> أنساف السذنسابسى عسلى الأرؤس وصساييل سسوادك واقبض يديسك وعنسد مليكسك قسانسع المملو<sup>(1)</sup> فسإن الغنس في قبلوب السرجسال

فىغىيض جىفىونىك ونكس وفي قعىر بيتىك فىاستجلس ويالىوحىدة اليىوم فىاستانس وإنَّ الستعيزُّز في الأنىفس

[وأبو يوسف يعقوب بن أسحق الكندي أوّل من تخرج من المسلمين في الفلسفة وسائر أجزائها من المنطق والطّبيعيات والرّياضيّات والإلهيّات، مع تبحره في علوم العرب وبراعته في الأداب من النّحو والشعر، وكان بعرف الطبّ والنجوم وأحكامَها، وضروباً من الصناعاتِ والمعارف التي قلّ أن تجتمع في إنسانِ واحدٍ، وفهرسة كتبه تزيدُ على دستِ كاغدٍ، وكان أستاذ أحمد بن محمد المعتصم، وباسمه عمل التزكية، وإليه كتب يحلّ رسائله وأجوبة مسائله، وهو أوّل من أحذة هذه الطريقة التي أخذها من جاء بعده من الإسلاميين، وإن كان قد تقدّمه من ارتفع اسمه وحسنت حاله في أيام المأمونِ الذين كان جلهم نصارى، وتصانيفهم تجري على الرسم القديم]<sup>(2)</sup>.

<sup>(</sup>۱) أ: ح. ن.: اللؤلؤ.

<sup>(2) [</sup>\_\_] الفقرة غير موجودة في النسخة ب.

وقال: المسترسِلُ موقىً والمُتحيرون ملقِّيُّ .

وقال: إنَّ النظر في كتب الحكمةِ أعبادُ النفوس الناطقة.

وقال: إنَّ أفلاطن قاس الشهوة التي للإنسان بالخنزير، والقوة الغضبيَّة بالكلب، والقوة العقلية بالملك، قال: فمن غلب عليه الشهوة فهو خنزير، ومن غلب عليه العقل فهو ملك، وإذا كان ملكاً فهو ملك الغضبُ فهو كلب، ومن غلب عليه العقل فهو ملك، وإذا كان ملكاً فهو قريبُ النشبَّه من الله تعالى لأنَّ الأشياة التي يوصف بها الباري تعالى وتضاف إليه هي الحكمةُ والقدرة والعدلُ والخيرُ والجميلُ والكرمُ والإحسانُ والنّفضُلُ والإنعامُ.

وقال: الإنسانُ لا يكون ذا فضل إلا بأن تكون هذه الفضائل فيه، وله، وجليَّة فيه، وحاصلةً لديه، وغالبة عليه، فقد بان من هذه الجملةِ أنَّ عواقبَ الناس إلى هذه المصحوبة بين الكون والفسادِ المُسْتَصحبة إلى هناك، أعني على طريق الرَّادُ والعناد.

قال<sup>(۱)</sup> بعض القائلين بالتناسخ الأنفس ثلاثةً: نفسٌ مالكةً وهي الناجيةً، ونفسٌ سالكةً وهي الراحيةُ، ونفسُ هالكةً وهي التي لا حال لها، فتذكّر ثمّة.

قال: فأمًّا أفلاطن فبأنّه قبال: إنَّ مسكن الأنفس العقلية إذا تجردت كما قبالب الفلاسفة القدماء خلف الفلك في عالم الرَّبوبيَّة حيث نبور الباري تعالى، وليس كلُّ نفس تفارق البدن تصير من ساعتها إلى ذلك المحلُّ لأنَّ في الانفس ما يفارق البدن وفيها دنسٌ وأشياء حسنةً، فمنها ما يصير إلى فلكِ عطارد فنقيم فيه مدةً، فإذا تهذّبتْ ونقت ارتفعت إلى كوكب كوكب فتقيمُ مدةً فإذا صارت إلى انفلك الأعلى ونقت غاية النقاء وزالت أدناس الحس ارْتقتْ إلى عالم المعقل وجازتِ الظلُّ وصارتْ تفكّر في الأشياء قليلها وكثيرها، كملم الإنسان بأصعه الواحدة وصارت الأشياء كلها مكشوفةً وبارزةً، فحينتلاً يفوضُ

<sup>(</sup>١) : ح. ن.: ولهذا التثليث قال.

الباري تعالى إليها من سياسة العالم أشياءَ تلتذُّ بها وتفعلها والتدبير لها.

# 56 - أبو زيد البلخي(١)

كان من حكماء الإسلام وفُصحائه ويلغائه، وله تصانيف كثيرةً في كلِّ فنٍ: كتاب الأمد الأقصى، وكتاب الإبانة عن علل الديانة.

وقـال: لا بدُّ من المـوت فلا تخف منـه وإن كنت تخاف ممًّا بعد المـوت فاصلح شأنك قبل موتك وخف سيئاتك لا موتك.

وقـال: الشريعـة الفلسفةُ الكبـرى، ولا يكون الـرجلُ متفلسفـاً حتى يكون مُتَعَبِّداً مواظباً على أداءِ أوامر الشرع.

وقال: الدواء الأكبر هو العلم.

#### 57 ـ أبو الفرج بن الطيب الجاثليق (2)

كان أبو على يذمُّه ويُهجِّن تصانيفُهُ، ويقول في المباحث: من حقَّ تصانيفه أن تُردُّ على بائعه، ولعلِّ ذلك كان لتحامدٍ يكون بين أهل العصر. وأبو الفرج كان حكيماً بغدادياً، وكان ألم تصنيف لطيفٌ في كميةِ الأعمار، وكان عالماً بالروميَّةِ واليونانيةِ (أ)، وأبو على يعترفُ بتقدَّمه في الطب، ويعترض على بعض رسائله في الطب. وكان يقولُ: كلامه غير فصيح، بعضه سقيم، وبعضه مستقيمٌ، فهو من المستطرفين، لا من أصحاب الصناعة، وله كتابُ في علل الأشياء يدلُّ على أنَّه كان حكيماً، وبينه وبين أبي عليُّ بونُ بعيدٌ، وأبو على كان مؤذياً مهجناً، وفي بعض الكتب أنَّ أبا عليٍّ دخل على الحكيم

<sup>(1)</sup> الفهرست، ص: 153، البيهتي، ص: 42.

<sup>(2)</sup> البيهني، ص: 43. أصبيعة، ص: 323.

<sup>(3)</sup> أ: ح. ن. : حكيما مل، إهابه داخلًا بيت الحكمة، من بابه، وتصانيفه كثيرة وله

<sup>(4)</sup> أ: ح. ن. : والعبرية.

أبي عليًّ مسكويه والتلاميذُ حوله، فرمى أبو علي إليه جوزةً. وقال: بينً مساحة هذه الجوزة بالشعيرات، فرمى ابن مسكويه إليه أجزاءً في الأخلاق، وقال: أمَّا انت، فأصلح أخلاقك أولاً حتى أستخرج مساحة الجوزة. وليس الذم والتهجّن من دأبِ الحكماء المسرِّزين بل تقرير الحق، ومن قرر الحق استغنى عن تهجين أهل الباطل، صاننا الله تعالى (١) مسائل إلى أبي علي، فأجاب عنها أبو علي واعترض على تلك الأجوبة أبو ريحان، وهجّنه وهجّن كلامه وخاطبه بما لا يخاطب به العوام فضلاً عن الحكماء، فلمبًا تأمَّل أبو الفرج الأجوبة والأسئلة. قال: من يحلّ الناس يحلّوه ناب عني أبو ريحان.

وكان أبو الفرج الذي يقول: أنا من أولاد قولوس، وكان قولوس ابن أخت جالينوس، ولما بعث الله تعالى المسيح كان جالينوس شيخاً عاجزاً، فبعث إلى عسى عليه السلام ابن أخته قولوس، واعتذر إليه، وقال: أنا مجبوس بالهرم. وكتب إلى المسيح كتاباً، وكان المسيح عليه السلام يقرأ ويكتب، ومضمون الكتاب: ياطبب النفوس وني الله، ربما عجز المسريض عن خدمة (أ) الطبيب بسبب عوارض جسمانية، وقد بعثت إليك بعضي قولوس ليعالج نفسه بالأداب النبوية والسلام. فلما وصل قولوس إلى المسيح عليه السلام أكرمه، وصار من الحوارين، وكتب المسيح عليه السلام إليه: يا من أنصف من علمه، الصحيح لا يحتاج إلى الطبيب إلا في حفظ صحته، والمسافة لا تحجب النفوس والسلام. وأدعت النصارى أن قولوس صار بعد شمعون الصفا نباً.

## 58 ـ أبو القاسم الكرماني<sup>(3)</sup>

كان حكيماً عالماً جرى بينه وبين أبي علي مناظراتُ أدَّتْ إلى مشاجرةٍ

<sup>(1)</sup> أ: ح. ن. : وقد بعث أبو ريحان...

<sup>(2)</sup> أ: خلمت.

<sup>(3)</sup> البيهتي، ص: 48.

لزمها سوءً الأدب، ونسب أبو علي إلى قلة العناية بصناعة المنطق، ونسب الكرماني أبا علي إلى المغالطة، وكتب هذه المناظرة أبو علي إلى الوزير الأمين أبي سعد الهمداني الذي صنّف لأجله الأضحوية، ومن كلامه: الطبيب خادم البدن صعم المريض أو هلك.

وقال يوماً لابي علي : لا تقرُّر ما عندك بتهجين ما عند غيرك، فإنَّ الحق لابلج والإنصاف لم ينعدُم.

### 59 ـ أبو حامد أحمد بن إسحق الاسفرازي<sup>(١)</sup>

الحكيم المتنِّي، والفيلسوف المُبرَّز، لـ تصانيف في السرياضيسات والمعقولات وكلامه في تصانيفه هبُّج الإعتناء له، ولا يشينه ضعف، ومن كلامه: العلم بالله يكون باللفظ اليسير، فأمًّا اللفظ الكثيرُ فدليلُ على عدم العلم به.

وقال: المظلوم الذي لا يَظْلِم مُستجابٌ الدعوة.

وقال: لا تبالغ في إفراط البشاشة والهشاشة فإنَّ ذلك من السخف كمـا أنَّ قلَّة الكلام من الكبر.

# 60 ـ أبو الوفا البوزجاني<sup>(2)</sup>

<sup>(1)</sup> البيهتي، ص: 83.

<sup>(2)</sup> الفهرست، ص: 341، البيهقي، ص: 84.

# 61 ـ بطليموس الثاني أبو علي بنُ هيثم<sup>(۱)</sup>

كان عالماً بالرياضيات والمعقولات وتصانيفه أكثيرُ من أن تُحصى، وله في الأخلاق رسالةُ لطيفةُ ما سبقه لها أحدً، وصنَّفَ كتاباً بيِّن فيه الحيلةَ في أجزاءِ نيل مصر عند نقصانه في المزارع، وحمل الكتاب وقصد قاهـرةُ مصر، ونــزل في خانِ فلمَّا ألقي عصاهُ قيل له: إنَّ صاحب مصر الملقِّب بالحاكم على الباب يطلبك، فخرج ومعم كتابة. وكان أبـو علي قصير القـامة، وكــان على باب الخان دكان فصعد أبو على على الدكان، ودفع الكتاب إلى الخليفة، وصاحب مصر راكبٌ حماراً مصرياً مع ألاتٍ مُفَضَّفَةٍ فلما نظر صاحب مصـر في الكتاب، قال له: أخطأت، فإنَّ مؤنة هذه الحيلة أكثر من منافع الرَّرع، فأمر بهدم الدكان ومضى، فخاف أبوعلى على نفسه وهرب حين جَنَّ الليل. وأقام بالشام عند أمير من أمراء الشام، فأدرُّ عليه ذلك الأميس، وأجرى عليه أموالًا كثيرةً، فقال أبو على: يكفيني قـوتُ يـوم بيـوم ، ويكفيني جـاريـة وخادمٌ، فما زاد على قوت يومي إن أمسكته كنت خازنـك، وإن أبعتهُ (2) وكنت وكيلك، فإذا اشتغلتُ بهذين الأمرين فمن الذي يشتغـلُ بأمـري وعلمي، فما قبل بعد ذلك إلاّ قوت يوم ولباساً متوسطاً. وقيل: إنَّ الحاكم كان له ميلُ إلى الحكمة فسمع بفضيلة أبي على، وكنان يسكن الشام، وكنان يشتاقُ إليه، وبلغه أيضاً أنه قال: لـوكنتُ مصر(?) لعملتُ في النيـل عملًا ينتفـع بـه إذا نقص فاشتد اشتباقه إليه.

وأنفد له سرًا شيئاً من البرّ، وسأله المصيرَ إليه فسار، ولما قرُب من القاهرة خرج الحاكم إلى لقائه وأكرمه وأنزله وبرّهُ ثم طلب منه ما كان يقوله في معنى النيل، فخرج ومعه جماعةً من المعاونين، يدور ديار مصر حول النيل، فرأى

<sup>(1)</sup> البيهقي، ص: 85، القفطي، ص: 165، أصيبعة، ض: 55.

<sup>(2)</sup> ب: أنفقه.

<sup>(3)</sup> ب:بمصر.

آثار الأواثل من العمارات الهائلة والهندسة المنيفة، ورأى الموضع الذي في الصعيد العالي في النيل، وتحقّق أنَّ الذي تصوّره كان فاصداً لا يمكنه خروجه إلى الفعل، وإنَّه ليس أقدر على ذلك من الأواثل ولو كان ممكناً لفعلوه، فخجل من ذلك واعتذر إلى الحاكم في ذلك، فعذره وولاه بعض الدواوين، ثم تحقق كون الحاكم سفاكاً للدماء بأضعف الاسباب، وخاف منه وأظهر الجنون فقيَّده في داره، وأدخل ماله تحت الحجر فلم يزل كذلك حتى مات الحاكم، فأظهر العقل والتعفَّف وانعزل قريباً من الجامع إلى أن توفيً.

وقد قصده من أمراء سمنان أميرً يقال له سرخاب(1) متعلماً فقال له: أريدً منك كلَّ شهرٍ مائة دينارٍ أجرةً، فبذل له ذلك، وأقام عنده ثلاث سنين، فلمًا عزم الأميرُ على الإنصراف قال له أبو علي: خُذ أموالك بأسرها فلا حاجة لي إليها، وأنت أحوج إليها مني عند عودك إلى معر ملكك، وإنَّي قد جرَّ بتُكَ بهذه الأجرة، فلما علمت أنَّه لا خطر ولا موقع للمال عندك في طلب العلم، بذلت مجهودي في تعليمي وإرشادي، واعلم أنَّه لا أجرة ولا رشوة ولا هديّة في إقامة الخير، ثم ودُعَة وانصرف، وكان أبو علي متعبداً ورعاً زاهداً معظماً لاوامر الشريعة.

وقال: في بعض رسائله: تخيِّلنا أوضاعاً ملائمةً للحركباتِ السماوية، ولو تخيِّلنا أوضاعاً أخرى ملائمةً أيضاً لتلك الحركات لما كنان منعه صانعً لأنَّه لم يقم البرهمان على أنَّه لا يمكن سوى تلك الأوضاع آخر مناسبة لهسذه الحركات، وطوَّل الكلام وهي آخرُ تصانيفه.

وعرض له إسهال دموي، وكان كلما تناول شيئاً من القابضات، قاة، فيشُ من نفسه، ثم قال: ضاعت الهندسةُ وبطلت المعالجةُ وعلم السطب، ولم يبقَ إلاّ تسليمُ النفس إلى خالقها وبارثها. ثم توجَّه إلى القبلةِ بعد ماقاسى الإسهال اسبوعاً.

<sup>(1)</sup> ب: سرحان.

وقال: إليك المرجع والمصير، ربَّ عليك توكَّلتُ وإليك أنيبُ ومات رحمهُ الله تعالى. ومن كلامه: الإنسانُ مجبولٌ على أن يتباعد ممَّن دنا منه، ويدنو ممَّن تباعد عنه. موعظة الحكماء وإن قلَّت منفعةً عظيمة، واعلم أنَّ ابن الهيثم والكندي والرازي لهم المصنَّفاتُ الكثيرة (11)، ولابن الهيثم رسالةً لطيفة بين فيها أنَّ جميع الامور الدُّنوية والاخروية هي نتائج العلوم الفلسفية.

### 62 ـ أبو سهل الكوهي(2)

كان في ابتداء أمرهِ يلعبُ في الأسواق بالقوارير، فأذركته عنايـةُ أزلية فبـرز في علم الحيـل والاثقال والاكـر المتحركـة، وصار مشــاراً إليه، وتعلَّم الادب على كبر سنه، وصنَّف الكتب واختلف إليـه للإستفـادة، وكان جميـل الهيئة. ومن كلامه: إن اعتذر إليك معتذرٌ فقابله بوجهٍ طلقٍ إلاَّ أن تكون قطيعة غنم.

### 63 ـ ابن الأعلمي<sup>(1)</sup>

هو بغدادي المنشأ والمولد وكان شريفاً من أولاد جعفر الطيار، وبه شرف، فصنَّه الزيج المنسوب إليه واتفق المهندسون على أنَّ زيجه أصحُّ وأقربُ إلى التحقيق، ولكنه ألفى زيجه بالماء فلم يوجد منه إلاَّ نسخة سقيمة، وكان عالماً بالهندسة وأجزائها وعارفاً بالقانون الفيشاغوري من الموسيقى، وممَّا نُقِلَ عنه وإن كانت أخلاقه أخلاق المجانين قوله: كُنْ إمَّا مع الملوك مكرَّماً وإمَّا مع الزهادِ متعبَّداً. وهذا كملامً رصينَّ حوله من الحكمةِ حصن حصينَّ لكنَّهُ رميةً من غير رام.

<sup>(</sup>۱) ب: متفنة.

<sup>(2)</sup> القهرست، ص: 341، البيهتي، ص: 88، القفطي، ص: 351.

<sup>(3)</sup> البهني، ص: 90، القفطي، ص: 235.

### 64 ـ أبو الفرج بن الحسين بن هندو<sup>(۱)(2)</sup>

وكان أديباً فاضلاً حكيماً من تلاملة أبي الخير بن سوار، وله مصنفات كثيرةً. وذكر في كتاب المفتاح أنَّ متكلَّماً في جوارنا صنف (() كتاباً في إبطال علم الطب، وحث تلامذته على درسه، فعرض له صداع، فبعث بقسرية إلى أبي الخير، فقال أبو الخير لرسوله: قُلْ له: ضع تصنيفك بقسرية في إبطال علم الطب تحت وسادتك، فإنَّه لا حاجة لك إلى الطبيب والطب فما عالجه أحدُ من الأطباء حتى اعترف ببطلان كلامه ومزَّق تصنيفه وتاب، ثم عالجناه وشفاه الله تعالى.

وقال أبو الفرج: قلت له يوماً:

قال ﷺ: العلمُ علمان علم الأبدانِ وعلم الأديانِ، فقدَّم علم الأبدان لأنَّ العبادات إنَّما تصدر عن صحة جسمه وثبات عقله.

قــال الله تعالى: ﴿ولا على المــريض حرجُ﴾. وقــال: وإن كنتم مـرضى. وقــال: فمن كان منكم مـريضاً. ومعــالجات النبي (戦)، معــروفــةُ. وجمعــه واحدُ من الأطباء وصنُف منه كتاباً فاستغفر المتكلم.

وقال: كان واحد من المتكلمين في جوارنا عرض له خناق، فعدته، فقال لي: ما تنفعني من طريق الطب؟ فقلت: ماء الشمير الفاتر مع ماء الرمانين، وزيت التوت وحلَّ الجوز وماء الهندباء مع فلوس الخيار شنبر وفصد القيفال وغير ذلك، فقال: ما يضرني؟ قلتُ: ما فيه حرارةً. قال: كيف يكون المسل المصفَّى والعصيدةُ التمريُّةُ؟ فقلتُ نعوذُ بالله، فيه هلاكك. فقال لتلامذته: إني أُخالف رأي الأطباء عقيدةً ومذهباً، ولا غفرلي إن خالفتُ عقيدتي وأطعتُ

<sup>(</sup>۱) أ: ح. ن. : مندي.

<sup>(2)</sup> البيهةي، ص: 30: الحكيم الأديب أبو الفرج علي بن الحسين بن هند، أصبيعة، ص: 29.

<sup>(3)</sup> البيهني، ص: 93: وصنف...

طبيباً. فقُمت من عنده فتناول ذلك فمات قبل غروب الشمس. وكتابُ المفتاح نافعٌ جداً، وكان من كبار السادة بالـرَّيِّ. ومن كلامه: كن قويًّا عند الجدُّ ضعيفاً عند الهزل، وإنَّما المرءُ حيث يجعل نفسه. وله أشعارُ حسنةً.

وقال في الحثُّ على الحركةِ والسُّعْي :

فشانكُمَا أنى ذهبتُ لشاني

خليلي ليس الرأي ماتريان خليليُّ لـولا أنَّ في السُّعي رفعـةً لما كان بـوماً بـدأبُ العمراني

وفي النهي عن اتخاذ العيال والأمر بالوحدة:

يسمو إليهن الوحيث الفبارد وأبسو بنسات النعش فيهسا راكسك وخادع النفس إنّ النفس تمنخمدع فما الحب لسواهم فيه مُتسم

منا للمعيسل والمعنالي إنمنا فالشمس بحساب السماء فريدة قىالىوا اشتغىل عنهم يمومأ بغيىرهم قسد ضيع قلبي على مقسدار حبهم وفي عز الكمال:

فساعلم بباذ هنساك نصسأ خسافيسا لكماله ممن تسراه ثبانيباً فبإذا رأيت الفضل قسارنسه الغنى فالله اكمل قدره من أن يرى

### 65 - أبو سهل المسيحي<sup>(1)</sup>

كان حكيماً استولى عليه الطب وتصانيفه في الطب كثيرة مفيدةً. وقد ارتبطه خوارزم شاه مامون بن محمَّدٍ. ومولـد أبي سهل بجـرجان ونشـأ وتعلُّم ببغداد وصنُّف لخزانةِ خوارزم كتاباً لطيفاً في التعبير. وكان نصرانيٌ الملَّةِ لا يحضرُ بيم النصاري ويتعبُّدُ في منزله. وكان يقول: كيف أعدل عن حكم المسبح والنار

<sup>(</sup>١) البهقي، ص: 95؛ أصيبعة: 436.

نسازلة في كنيسة القيسامة (٢٠٠٩). وقصة تلك النسار أن الليلة التي رفع فيها المسيح إلى السماء ليلة النصف من نيسان، وفي هذه الليلة في كل سنة ينزل نار من الأثير بحيث يراها الناس وتُشعِلُ قناديل القيامة من غير أن تكون كوة ولا فُرجة في سقف ذلك البيت بل تغوص النار في سقف البيت من غير أن تحرق الخشب ثم تُوقد السرج والمشاعلُ فإذا طلع الفجرُ انطفاتُ وقد صنَّف يحيى بن عُدَى كتاباً بين الأمر الطبيعي في ذلك.

### 66 ـ أبو زكريا يحيى بن عديّ<sup>(2)</sup>

كان حكيماً كماملًا من أفضل تلامذة أبي نصر ول تصانيف كنيرة وشرح كتب أرسطو ولخُص مصنفات أبي نصر.

قال: ينبغي أن يصفو اللفظُ الذي يجرَّد نحو الأشياء الأولى التي هي كثيرةً بالأسماء والنعوتِ عند الاستعمال. فواحده بالحقائق والذَّواتِ فإن هذا النظر إذا صفا وتمَّ كفى مؤنةً عظيمةً وكان أمراً عزيزاً.

[وكمان كثير الاشتغمال والتحقيق والتصنيف والبحث والإشتغال لا يستريح ليـلاً ولا نهاراً، وكان يسكن بغداد ومات بها]<sup>(7)</sup>.

#### 67 ـ بهمن يار بن المرزباني ا

تلميذ أبي علي، كان مجوسي الملة غير ماهر في كلام العرب وكان من بلاد اذربيجان. والمباحث التي لأبي علي أكثرها مسائل بهمن بار، وكان يبحث عن غوامض المشكلات ومن كلامه: العقل أنيسٌ في الغربة.

<sup>(1)</sup> البيهني، ص: 197 القيامة (وليس القمامة)، وكفا في النسخة ب: القيامة.

<sup>(2)</sup> الفهرست، ص: 1322 البيهقي، ص: 197 القفطي، ص: 1361 أصبيعة: 317.

<sup>(3) [</sup>\_\_] غير موجود في النسخة ب.

<sup>(4)</sup> البيهقي، ص: 102.

قال: اللّذات العقليةُ شقاءٌ لا يعقبها داءٌ وصحَّةٌ لا يلزمها سقم؛ من تعلم المعلوم المقلة ولم يتخلّف باخلاق أربابها كانجاهـ للّ بحقائق العلوم. كلَّ حكيم طلب زيادة على حاجته من المال فليس له علم الحكمة، وليس له ذوقها، واعلم أنه لا بدَّ من المقدور. ومات بعد موتِ أبي على بثلاثين سنةً.

#### 68\_ أبو منصور الحسين بن طاهر بن زيلة<sup>(۱)</sup>

أصفهاني الأصل والمولد من خواص تلامذة أبي على ومن بطانته، وقبل كان مجُوسي الملّة، ولم يتحقق ذلك، وكان عالماً بالرياضيات، ماهراً في صناعة الموسيقى، وله اختصار الطبيعيات الشفا، وشرح رسالة حي بن يقظان وكان قصير العمر، مات في سنة أربعين وأربعمائة، بعد موت أبي علي باثنتين وعشرين سنة، ومن كلامه: لا تفكر في الأمور المستقبلة فبإنّك لا تدري ما يأتيك منها وما لا يأتيك.

# 69 ـ أبو عبيدٍ عبد الواحد الجوزجاني<sup>(2)</sup>

الفقيه كان من خواص أبي علي وندمائه وخدمه وهو الذي أعان أبا علي على جمع كتاب الشفا، وفسر مشكلات القانون، وشرح رساله حي بن يقظان، ولم يوجد في تلامنة أبي علي أقل بضاعة منه، وقيل كان في مجلس أبي علي شبه مريد لا شبه تلميذ مستغيد، ومن كلامه: معرفة الإنسان وتلك عجزه عن كمال معرفة الله تعالى غاية علم الإنسان وتلك معرفة برهانية.

## 70 \_ أبو عبد الله المعصومي (١)

كان أفضل تلامذةِ أبي علي وصنف له رسالة في العشق، ولمَّا اعتـرض أبو

<sup>(1)</sup> اليهني، ص: 99.

<sup>(2)</sup> البيهتي، ص: 100.

<sup>(3)</sup> اليهني، ص: 102.

ريحان على أسئلة أبي علي وأسناة الأدب، امتنع أبو علي عن منـاظـرتــه، فأجاب المعصومي عن اعتراضات أبي ريحان.

وقال: لو اخترتَ يا أبا ريحان لمخاطبة الحكيم الفاظاً غير تلك الألفاظ كان ألَيْقَ بالعقل والعلم. وصنَّف المعصومي كتاباً في النارنجات (3Ki) وأعداد المقول والأفلاك وترتيب المبدعات، وكان أبو علي يقول: هو في منزلة أرسطو من أفلاطون. وقتله محمود بنْ سبُكتِكينْ فيمن قتل من الحكماء لجهله. ومن أشعاره قولة:

حديث ذوي الألباب أهنوى وأشتهي كما يشتهي المناء المبيرُدُ شارب وأضرحُ أن القناهم في يسديهم كما يفرح المناء الذي آب غائبة

### 71 ـ أبو الحسن الأنباري<sup>(3)(4)</sup>

كان حكيماً والغالب عليه الهندسةُ وكان عمر الخيَّامي يستفيد منه وهو يقرر له المجسطي فقال بعضُ الفقهاء يوماً للأنباري: ما تدرس؟ فقال: أُفَسِّرُ آيةً من كتاب الله تعالى، فقال الفقيهُ: وما تلك الآية؟ فقال الأنباري قوله تعالى: ﴿ أَوَلَمْ يَرُوا<sup>(د)</sup> إلى السماء فوقَهُمْ كيف بَنَيْنَاهَا﴾؛ فأنا أُفسِّر كيفية بنيانها.

### 72 ـ اسماعيل الهروي(6)

كان حكيماً أديباً فاضلاً له أشعار وتصانيف في الحكمة وكان يـدرس كتبُ

 <sup>(</sup>۱) أ: ح. ن. : في المفارقات وكذا في النسخة ب المفارقات.

<sup>(2)</sup> أ: ح. ن.: وكانت في الخزانة التظلية في نيسابور منها نسخة فأخذها جمال الملك بن نظام الملك ولا ندري أطارت بها المنقاء أم أدركها الفتاء وكان هذا الكتاب معشوقة كنافة الحكماء.

<sup>(3)</sup> أ: ح. ذ.: الأنبيري.

<sup>(4)</sup> اليهني، ص: 103.

<sup>(5) «</sup>كذا» في «أ» والصواب: ﴿أَفَلَمْ يَنْظُرُوا . . ﴾.

<sup>(6)</sup> البيهقي، ص: 104.

أبي نصر ولا يخوضُ في تصانيف أبي على وله تــلامذة حكمــاء فضلاء بــأتي ذكرهم إن شاء الله تعالى . وتشاجر يومـاً مع خــطيب هراة فقــال له : أنــا أدعو عليك بين الخطبتين، فقال له تيقنتُ أن لا إستجابة لــدعوتــك لأنَّكَ تقــول كلَّ جمعةٍ أصلح الله الأمير والله ما أصلحهُ.

#### 73 ـ ميمـون بن النجيب الواسطي 🗥

كان طبيباً فاضلاً حكيماً وسمعت أنه كان يحفظ المنطق والطبيعيات والآلهيات من الشفا وقلما<sup>(2)</sup> يخالط أرباب الجاه والمال وكان عامل هراة ظهير الملك علي البيهقي يشتاق إليه وكان يتعزز عليه فإذا مرض الظهير أو أحد من أولاده أنزل الاتراك في داره حتى أزعجوه وصيروه مضطراً إلى رفع الحال مع العامل فعند ذلك يرتبطه ظهير الملك حتى يُعالج مريضة ويجالسة مُدَّة وقيل كان واسطى الاصل حوزي المولد مقيماً بهراة.

## 74 ـ أبو الفتح كوشك<sup>(3)</sup>

كان حكيماً صاحب خاطرٍ قوي وكانت كُتبه في خزانة السلطان سنجر، وكان مشغوفاً بكتبه بسبب حسن الاعتقاد فيه، وكان عارفاً بأجزاء (4).

ويحكى أنَّه كان بناحية بيهق علويٌّ متكلم، وكان أصلُه من نيسابور، وكان يحفظُ ظواهر علم الكلام فحسب، فدخل يوماً على الحكيم أبي الفتح والحكيم تخيل أنَّه من حذاق بيهق وفضلائها فاستنطقه أبو الفتح فقرأ بطريق المطالعة فصلاً من ظواهر الكلام، وأعاده ثلاث مراتٍ كما يكرَّرُ المسائل في المدارس، فعلم الحكيم قِلَّة بضاعته ومرتبته. فقال له: يا سيَّدُ بم عرف أنَّك

<sup>(1)</sup> البيهني، ص: 105.

<sup>(2)</sup> ا: ح. ن. : كان.

<sup>(3)</sup> البيهني، ص: 106.

<sup>(4) -</sup> أ: ح. (٠. : علوم الحكمة.

إنسانٌ؟ فقال لم أقرأ هذا في كتابي فضحك الحاضرون وخرج السيد، وقـال: هذا الحكيمُ يسألني عن غـوامض المخروطات ويقول بم عـرفتَ أنُكُ إنسانٌ وأنا مُتكلِّم لا علمَ لي بالمخروطات فقال له بعضُ الناس: ولا بالمبسوطات يا سيدً.

## 75 ـ سهل النيلي النيسابوري''

كان حكيماً فاضلًا، الغالب عليه علم البطب، وعلم وشرح مسائل حنين في مجلدات، عارفاً بأجزاء علوم المعقولات ومن شعره:

يسامَنْ تكلفَ إخفاء الهسوى جلداً إنَّ التكلَّفَ يسأتي دونـــهُ الكلفُ وللمُحِبُّ لِسَسانُ في ضمسائسرهِ بمسا يجنُّ مِنَ الأهسواءِ يَـعُتَسرِفُ

## 76 ـ أبو القاسم الحسن بن الفضل الراغبُ (٥)

كان من حكماء الإسلام وهو الذي جمع بين الشريعة والحكمة في تصانيفه وله تصانيف كثيرة منها غرَّةُ التنزيـل ودرَّة التأويـل، وكان حظـه من المعقولات أكثره.

# 77 ـ أبو القاسم عبد الرحمن بن أبي صادق"

نال في الحكمة وأجزائها مرتبةً عظيمةً، خصوصاً في الطب، وكان حسن الشمائل، نيسابوري الأصل والميلاد، وهو الملقب بسقراط الشاني، وقيل:

<sup>(1)</sup> أ: ح. ن. : أبو سهل.

<sup>(2)</sup> ا: ح. ن. : ابو حسن.

 <sup>(3)</sup> البيهقي، ص: 112. أبو القاسم الحبين بن محمد بن المفضل الراغب، أصبيعة، ص:
 380.

 <sup>(4)</sup> البيهتي، ص: 114. الحكيم أبو القاسم عبد الرحمن بن أبي صادق النتطيب، أصيبمة، ص: 461.

انتقل في آخر عمره إلى بعض متنزهاتٍ نيسابور بقرية، ولزم مكانة، واختار الإنزواء، مدخل بعض الناس عليه، وبين يديه أطباق من الفواكه، فقال له: أنه لا فرق عندي بين هذه الأطباق والقواكه، فإنَّ الفواكه تضرني، فقنعتُ منها بالرَّائحة، وبطيب الهواء، فلا أشتهي تناول هذه الفواكه، وأرحت نفسي منها ودفع مضارها فإنَّ المضرَّة ربما تنتهي إلى حدٍ لا يدفع.

وكان حسن المعيشة فأصاب عميد خراسان محمّد بن منصور قولنج أعبا دواؤه كل طبيب، فبعث إليه مركوبه وغلمانه وكلفه المصير إليه، والشمس في أوَّل درجة من السرطان، وبين القرية وبين نيسابور إثنا عشر فرسخاً، فأذاه الحرّ وسرعة الحركة وجماح ذلك المركب والعطش، فقال لمن معه من تلامذته: نجا عميد خراسان، وهلكّتُ أنا، وكنان كما قال. ثم عالجه فصح ومرض أبو القاسم وسقطت قرَّته وقد نيف على الثمانين وقضى نحبه. وقيل إنَّ السلطان بعث إليه خواصّهُ ودعاهُ إلى خدمته. فقال: القنوع بما عنده لا يصلح لخدمة السلطان، من أكّره على الخدمة لا ينفع بخدمته كالبازي الذي يكره على الصيد.

وبعث إليه سلطان غزنة إبراهيم مالاً عظيماً مع المحفة والمراكب، ودعاة إلى حضرته بالطائف. فقال: السلطان يطلبني لملمي، فأنفق علي ماله لأنفق عليه علمي، وهذا بيع وشراه، والعلم لا يُشترى ولا يباع، وما لي حاجة إلى قبول تلك الأموال، وإفاضة علمي على أهل بلدتي أولى، فأنا أدعو للسلطان بالخبر وأربع نفسي من رق المنة. ومن كلامه: الطبيب الحقيقي من عالىج بالفضائل نفسه ورأى مضرته في الرذائل ثم يهبط بعد ذلك إلى معالجة الأجسام، فمن لا يهبط من معالجة النفس إلى معالجة الجسد فهو أسفل السافلين. وقيل: إنه أدرك أبا على بن سينا واستفاد منه.

### 78 ـ الأستاذ المختص أبو الحسن على النسوي(١)(٥)

كان من حكماءِ الرَّي عمَّر أكثر من مائة سنة وقواه سليمة إلاَّ أن الضعف منعه عن المشي في الأسواق فلزم بيته، وقيل كان من تلامذة كوشيا وأبي معشر وفيه نظر إلاَّ أنه كان من المعمَّرين؛ ومن كلامه: بالهمَّةِ العلبة الصادقة ينالُ المرءُ مطلوبةُ لا بالكد، وكان يقول لتلامذته: كونوا أصحاب الصنائع ولا تكونوا ذواقين فإنَّ الذواق لا يشبع.

### 79 ـ عضد الدنيا والدين ملك يزد<sup>(3)</sup>

كان ملكاً عالماً عادلًا<sup>(4)</sup>، وله كتابٌ سماه مهجةً التوحيد، وكان يـذُبُ عن رأي أبي البركات، ويُعْرِّرُ قوله في مسألةِ العالميَّةِ.

وكان متخلّقاً باخلاق الحكماء، وقال يوماً للخيامي (5): ماتقول في اعتراضات أبي البركات على أبي علي ؟ فقال الخيّامي : إنَّه لم يفهم كلام أبي علي ، وليست له رتبة الإدراك لكلامه، فكيف تكون له رتبة الإعتراض فقال له الملك علاء الدولة: من المستحيل أن يكون حدّس أقوى من حدّس أبي علي ، أم من الممكن. فقال: الخيّامي ليس من المستحيل. فقال له الملك: ساواك عند غيرك، أنت تقول: ليست له وتبة الإدراك والإعتراض، وغلامي الدواتي يقول: له رتبة الإدراك والإعتراض، وغلامي اقدر عليها منك، فتشوش به كلامك على مملوك ولا تمل إلى سفاهة غلامي أقدر عليها منك، فتشوش الخيّامي، فقال له الملك الحكيم: يُهجّن كلام غيره بالبرهان والجدل لا

<sup>(1)</sup> البهني، ص: 116، الأسناذ الحكيم المحقق أبو الحسن على السوي.

<sup>(2) -</sup> أ: ح. ن. : وله الربج الفاخر، وكانَ حكيماً مهنفساً ذا أخلاقٌ رضيةً .

 <sup>(3)</sup> البيهقي، ص: 117. مضد الدنيا والدين علاه الدولة.

<sup>(4)</sup> البيهقي، ص: 117 رأيتُه بخراسان سنة 516 هـ.

<sup>(5)</sup> البيهقي، ص: 117، للإمام عمر الخيام.

بالسعة وبالوقيعة والبهتان، فاطلب أعلى الدرجتين، ولا تقنع باخسً الرذيلتين. فقام الخيَّامي مُلْجماً بالسكوت. ومن كلامه في مهجة التوحيد من لا يكمل في صناعته التي تليق به فليس له أن يطلب صناعة أخرى. فمن رضي بالناقص والنقصان صار محجوباً عن نيسل الكمال في جميع الأحوال.

# 80 أحمد بن الطيِّب السرخسي<sup>(1)(2)</sup>

أبو العباس ممنَّنْ سما إلى الكندي، وعليه قرأ، وكان ماهراً في علوم كثيرةٍ من علوم الفقهاء والعرب، جني المقال، جيَّد القريحة، بليخ اللسان، مليح التصنيف، فاضلاً في النحو والشعر، وكان حسن العشرة مليح النادرة، خليعاً ظريفاً، وسمع الحديث فمن سماعه المعنعنَ قوله 籌 إذا اكتفى الرجال بالرَّجال، والنساء بالنساء فعليهم الديات. وقوله 義. أشدُّ الناس عذاباً يوم القيامة من يسب نباً أو أصحابه أو أثمة المسلمين.

وتولى الحسبة ببغداد أيام المعتضد ثم نادمه وخُصَّ، وكان يفضي إليه بأسراره ويستثيره في أمور مملكته. وكان الغالب على أحمد علمه لا اعتقاده.

وسببُ قتله أنّه أفضى إليه سراً في أمر القاسم بن عبد الله فبَدَرَ غلام المعتضد، فأفضاهُ بحيلة من القاسم عليه فسلّمه المعتضد لفح آمدٌ. وقال أحمد بن عيسى: أقلت جماعة من المطامير من الخوارج وغيرهم، وأقام أحمد في الحبس رجاء السلامة، فكان قعوده سبباً لمَنبيّتِه، فأمر المعتضدُ القيّم بأيات من يحب قتله ليستريع من تعلق القلب بهم، فأسهم ووقع المعتضدُ لقتلهم فقتل، وسأل عنه المعتضدُ فأخر بقتله فَلَمْ يغضب.

الفهرست، ص: 166، البيهقي، ص: 17، القفطي، ص: 77.

<sup>(2)</sup> غير موجود بالنسخة (ب).

# 81 - عُمر الخياميُ (١)

نيسابوريُ الآباءِ والميلاد، وكان تلو أبي على في أجزاء علوم الحكمـة إلاُّ أنَّه كان سَيَّىءَ الخُلق ضيق العطن. وقد تأمُّل كتباباً بـأصفهان سبع مرَّاتٍ فحفظه وعاد إلى نيسابور فأملاهُ فقوبل بنُسخَةِ الأصل فلم يوجد بينهما كثيرُ تفاوتٍ وله ضِنَّة بالتصنيف والتعليم، وله مختصرٌ في الطبيعيَّاتِ ورسالةً في الوجود ورسالةً في الكون والتكليف، وكان عالماً باللغةِ والفقه والتُّواريخ ، ودخل الخيَّام على الوزير عبد الرُّزاق، فكان عنده إمام القرَّاء أبو الحسن الغزال، وكــانا يتكلُّمــان في اختلاف القُرَّاءِ في آيةٍ، فقال الـوزيرُ: على الخبيـر سقطنـا، فسأل عنهـا الخيامي، فذكر اختلافُ القراءِ، وعلل كُلِّ واحدٍ منها، وذكـر الشُّواذ وعللهـا، وَفَضِّل وَجِهَا وَاحِداً. فَقَالَ الْغَزَالَ: كُثِّر اللَّه في العلماءِ مثلك، فإني مـا ظَنْنَتُ أنْ أحداً يحفظ ذلك من القُرّاءِ فضلًا عن واحدٍ من الحكماءِ، وأمَّا أجزاءُ الحكمة من الرياضيات والمعقولات فكان ابن بجدتها ودخل حُجَّة الإسلام الغزالي عليه يوماً، فسألهُ عن تعيين جزءٍ من أجزاءِ الفلك للنُفطة دون غبرها مع كونه مُتناسب الأجـزاءِ، فطوَّلَ الخيـامي الكلامَ وابتـدا من أنَّ الحركـةَ من مقولة كذا وضنُّ بالخوض في محل النزاع، وكان من دأبه ذلك الشح المطاع حتى أذن الظهر، فقال الغزاليُ : جاءَ الحقُّ وزهق الباطلُ وقام.

ودخل على السلطان سنجر وهو صبي وقد أصابه جدري، فلمًا خرج سالهُ الوزير، كيف رأيتهُ وبأي شيء عالجته ؟ فقال: عمر الصبي مخوف، فرفع خادم حبشي ذلك إلى السلطان فلمًا برأ السلطان بغضه وكان لا يحبه. وكان ملك شاه ينزله منزلة الندماء والخاقان شمس الملوك بنجارا يُعنظمه غاية التعظيم، ويُجلسهُ معه على سريره، وحُكي أنّه كان يتحلّلُ بخلال من ذهب، وكان يتامَّلُ الإلهاتِ من الشفا فلمًا وصل إلى فصل الواحد والكثير

 <sup>(1)</sup> البيهتي، من: 119 الدستور الفيلسوف حجة الحق عمير بن ابراهيم الخيام، القفطي،
 ص: 1243 عبر الخيام.

وضع الخلال بين الورقتين وقام وصلًى واوصى ولم ياكُلُ ولم يشرب فلمًا صلًى العشاء الآخرة سجد وكان يقول في سجوده: اللَّهُمُّ إنَّك تعلم أني عرفتك على مبلغ إمكاني فاغفر لي فإنَّ معرفتي إياك وسيلتي إليك ومات رحمه الله تعالى. وله أشعارً حسنةً بالعربية والفارسيَّة منها:

تَدينُ لِيَ الدُّنِيا بِـلِ السَّبْمَةُ العُلَى أَصُومُ عِزِ الفحشاءِ جهـراً وخفيةً وكمْ عُصْبةِ ضَلَّتْ عَنِ الحقّ فالهَنَدَتْ لأنَّ صِــراطي المُسْتَـقيـم بصــائــرٍ

وقال أيضاً:

إذا فَبَعت نفسي بميسُورٍ بُلْفَةٍ أَمِنْتُ تصاريفَ الحسوادِث كُلُها وهَبْنِي اتَّخَذْتُ الشِعر بين مَنازِلي اليس قضى الرَّحمنُ في حُكْمِهِ بأن إذا كان محصولُ الحياةِ مَبْيُـةً

وقال:

رَخَّبْتُ دَهْراً طويـلاً في التِمَاسِ الخ فكم الـفْتُ وكَـمْ آخَيْتُ غيــر أخْ وقُلْتُ للنَّفْسِ لَمُــا عَــرٌّ مَــطلبُهــا

وقال:

اظلَّتْ رِيَسَاحُ الطَّارِقَسَاتِ رَوَاكِسَدَا تَحَسَّلُتِ الاَسْلاكُ أَمْ رَأْت دَوْرهسا كسَّأَنَّ النجومَ السُّساثرات تسوقَّفُ ففي قَلْبِ بَهْسرام وَجِيبٌ وروعسةً لِذَاكَ تَمَادَتُ دولةُ اللوَّم وانبرتْ

بل الفلكُ الأعلى إذا جاشَ خاطِري عضافاً وإفْطَاري بتقديسِ فاطِري لِـطُرْقِ الهُـدى عن فيض المتَقَاطِرِ نُصِبْنَ على وادي العمى كالقَنَاطِرِ

يحصَّلُها بالكَـدُّ كفِّي وسَاعِـدي فَكُنْ يا زماني مُوعِدي أو مواعِدي وقُوفَ مَنَاطِ الفَرقَدين مَصَاعدي يُعيدَ إلى نَحْس جَميع المسَاعِدِ فسيُّانَ حَالاً كُـلُّ ساع وقاعِد

يَــرْعـى وَدادي إذا ذو خُـلَّةٍ خــانــا وكَمْ نِســدُّلْتُ بـالإخــوانِ إخــوانــا بـــافِه لا تــالني مَــا عشْتُ إنْسَــانــا

ام انطبقت مِنْها الجُفونُ رواقِدا فَصِرْن حَيَادى قَدْ صَلَلْنَ المَوَاشِدا عَنِ السَّيْرِ حَتَّى ما بَلَغْنَ المَقَاصِدا وتَيُّوان أَعْشَى ليس يَرْعى المعراصِدا بنو التُرك يبغونَ السماءِ مصاعِدا

وله:

ولــو أعــطاني السدَّهُــرُ اخْتِيَــاري بِحَسبِ السَّــرُ مِني والسَّطُويَّــهُ لَبِـــرْتُ على جفــوني كَيْ أُرجيُّ لــدى مغنـــاكَ مِنْ عُمُــرِي البَقِيَّــهُ

وإذا عُد حُكماءُ خراسًانَ، فـالخيَّامُ أزخـرهُمْ بحراً وارفعهُم قـدْراً واطولهُمْ في الرِّياضيَّاتِ باعاً واقدُهم في الحسابياتِ انْفاساً.

وسئل في الحمام عن مَعْنَى المُمَوذَتَيْنِ وتكرار بعض الفاظها فسرد نحو مُجَلِّد في هلم لم يَبْغَثْ فيه نَفْسَهُ فما ظُنَّكَ بِالحكمةِ التي أَفْنَى فيها عُمرهُ...

## 82 ـ أبو المعالي عبد الله بن محمد الميانجي(١)

المعروف بعين القضاء، كان مِنْ تلامذةِ الخيامي، وتلامذة أحمد الغزالي وخلط كلام السوقية بكلام الحكماءِ فَصُلِبَ بسبب عداوة كانت بينه وبين الوزير أبي القاسم الاسترابادي. [سبب قتل عين القضاة أنه كان يُسمي الله تعالى بأسامي اصطلحت عليها الفلاسفة مثل واجبِ الوجودِ وغيرو، فانكر عليه بديع المُتكلم الهمذاني، وقال: إنَّ أسامي الله تعالى توقيفيتًة، فصنف عين القضاء رسالة وذكر فيها أنه سبحانه وتعالى معشوقة أسميه أي اسم أريدًه] (2).

وقال: سرونتهي وماه تمامت خُوانم يا أهو اقتلدة بدامت.

خوانم زين هرسه مكوي له كذا مت خوانم كزرشك فخواهم كي بنامت خوانم. فلما وصلتِ الرِّسالةُ إلى البديع أغرى العوام حتَّى قتلوهُ رحمةُ الله عليه من شهيدٍ.

<sup>(</sup>١) البيهقي، ص: 123. المياتجي.

<sup>(2) [--]</sup> الفقرة غير موجودة في النسخة ب.

# 83 ـ أبو حاتم المظفر الاسفرازي<sup>(1)</sup>

كان حكيماً مُعاصراً للخيامي، وبينهما مُناظرات، والمنظفر عنه بعيدً والغالبُ على المُظَفِّرِ علم الهيئةِ والأثقال، وكان رؤوفاً بالمستعيدين على خلاب طبيعةِ الخيامي، وله تصانيفُ كثيرةً في الرياضيات والآثار العلوية، وهو الذي عمل ميزان أرسميد من الذي يعرف به الغش والعيار، وصرف عمره في ذلك فخاف خازن السلطان وهو خصَّ باسمه سعادة الخازن ظهور خيانته في الخزانة بسبب هذا العيزان، فكسرهُ وفتَّتَ أجزاءه، فلما سمع المنظفر مرض ومات أسفاً. ومن كلامه: نسبةُ اللَّذة العقليَّة (العقلية المتنسم إلى المقطم (الـ

#### 84 ـ أبو العباس اللوكري<sup>(١) (٥)</sup>

كان تلميذاً لبهمن يار، ومنه انتشرت علوم الحكمة بخراسان، وكان عالماً بأجزاء علوم الحكمة، دقيقها وجليلها، وعمي في شيخوخته، وكان من أرباب البيوتات بكورة مروّ، وله ديوانُ شعر، وكان يقول في آخر عمره: يشت من زيادة في علمي ومعرفتي فلا زيادة لي على ما حصلت وصرتُ عاجزاً بسبب الضعف، وعدم البصر، واشتقت إلى العقبى، كان يقول ذلك غير مرَّة حتى ظهر لمن حوله شدَّة شوقه إلى الآخرة فاتفق أنَّه تناول بيوماً الرأسَ المشوي ودعاه بعض تلامذته إلى الحمَّام وكان ذلك سبب مرض موته، كان بعض تلامذته يعالجه وهو يقول له: خلِّني وربِّي، فإن شفاني فله الأمر وإن أماتني فله الحكم، فإن لا أختارُ إلاً ما اختاره الله تعالى، وشعره مين.

<sup>(1)</sup> البهني، ص: 125.

<sup>(2)</sup> أ: ح. ن.: الحسية إلى اللذة...

<sup>(3)</sup> البيهني، ص: 126، المتنسم إلى المتطعم.

<sup>(4)</sup> البهقي، ص: 126.

<sup>(5)</sup> أ: ح. ن. : الكوكبي.

# 85 ـ السيدُ محمد الإيلاقي<sup>(1)</sup>

اجتمعتْ فيه الفضائل بأسرها العلميَّة والعمليَّة، ولهُ تصانيفُ كثيرةً وكان مُصَنَّفاً، وكان مُباركاً، حَسَنَ المعالجة، وكان مُقينَّفاً، وكان مُباركاً، حَسَنَ المعالجة، وكان مُقينًا بباخْرْز، ثم ارتبطهُ علاء الدينِ بن القمَّاح ببلخ، وقُتِلَ في مصاف كوزخان، وهو مِنْ تلامذةِ أبي علي بن سينا، وقيل مِنْ تلامذةِ الخيَّامي، يصحح ذلك معرفة تاريخ علاء الدين بن القمَّاحُ.

# 86 ـ القاضي زين الدين عمر بن سهلان الساوي<sup>(2)</sup>

سردَ الشريعة والحكمة في نظام وتركَ قضاء بلده ساوه، وآثر العُزلة على الصَّحبة، واختارَ العُطلة على الشغلُ وتوطن بنيسابُور، وتعلم بها وكان يأكلُ من كسب يده، ويرتفق بالنَّسْخ، ويبيع كل نُسخةٍ من كتاب الشفا بمائة دينارٍ من خطَّه.

وقال: أشكل عليُّ شكل من المقالةِ العاشرةِ من أقليدس، فنمتُ فرأيتَ في المنام شيخاً قبل أنَّه اقليدسُ النجار، فسألته عن الشكل، فغال: لي عُـدُ إلى شكل كذا من مقالةِ كذا، فلمَّا انتبهتُ، صليَّتُ، وتبامَّلتُ الشكل فانحلُّ معي. وله تصانيف كثيرةً أحرقتُ مع بيت كتبِهِ بساوَه.

وقال الظُهيرُ البيهقي: كنتُ اختلفُ إليه فأراهُ بحراً مـوَّاجاً. قـال وكتب إليُّ في رسـالة: كُنْ من الرَّمرة المنسلخين عن جلدةِ النَّــب والالقــاب الواضعين عن اكتــافهم أوزاراً لاعقابِ النَّـاقصين عن أحوالهم عشرةَ الدَّهــورِ والاحقابِ. فهذه عادةً قــد أفلح من زكَّاهـا وقد خــاب من دسَّاهـا، من لم يخفِ الله خاف من كُلِّ أحَدٍ، ومن خافَ الله لم يخفُ من أحدٍ، وخافَهُ كل أحدٍ.

<sup>(1)</sup> البيهني، ص: 132، أصيبعة، ص: 459.

<sup>(2)</sup> البيهتي، ص: 132: الشاوي.

# 87 - أبو الصَّلْتِ<sup>(1)</sup>

أُميَّة بن أبي الصَّلْتِ من جملةِ المتقدَّمين في الحكمةِ والفلسفةِ، ولـه شعرٌ رقيقٌ وهو من مصر.

### 88 - أسعد الميهني<sup>(2)</sup>

كان مدرِّساً بنظاميَّة بغداد، ومخطوطاً (أن في دار الخلافة، وكُلُسا حضر دار الخلافة خرج التُّوقيع الأسمى، رُفِع إليه حضور أسعد الميهني، وكان من تلامذة اللُّوكري، وله رسالة إلى ابنْ سهلان فيها: خذلانُ الأعوانِ عارَّ ومُؤاساتهم فضيلة.

# 89 ـ تاج الدين محمد بنُ عبد الكريم الشهرستاني<sup>(4)</sup>

له تصانيفُ كثيرةً<sup>(5)</sup>، والمنهاج في الأياتِ، وكان يهجِّنُ رأي أبي علي<sub>،</sub> في كتاب المنهاج ِ والأيات.

قال: الظَّهيرُ قرأ عليَّ من هذا الكتابِ فصولاً في منزل مرزقوان، فقلت له: يجبُ أن تبحثُ عن كل فصل واعتراض، فلم يساعد القول، وأزف الرحيل، وتصانيفة تزيد على عشرينَ مُجلدةً، وهو لا يسلكُ فيها سبيل الحكماء، وقد رأيتُ له مجلساً مكتوباً عقدة بخوارزم فيه إشاراتُ إلى أصول الحكمة فَتَعَجَّبُ منها.

قال الظهير البيهقي: وقد جمعني وإيَّاهُ أبو الحسن بنُ حمويه في مجلس،

<sup>(1)</sup> غير موجود في النسخة ب، القفطي، ص: 80.

<sup>(2)</sup> البيهتي، ص: 141 الإمام الأجلُ أسعد الميهني.

<sup>(3)</sup> البيهتي، ص: 141: محظوظاً.

<sup>(4)</sup> البيهني، ص: 141.

<sup>(5)</sup> أ: ح. ن.: منها كتاب العيون والأنهار وقصة موسى والخضر. .

وحضر أبو منصور العبادي، أحمد اللَّيثي، وشهاب الدين الواعظ السفوماني، وغيرهم من الأفاضل، فقلت له حين ذكر أقسام التقدمات، أهـذا التُفصيلُ حقيقيٌ أم غير حقيقي؟ فإنَّك تقول التقدُّمُ: إمَّا بالذات، وإمَّا بالـطبع، وإمـا بالمكان، وإمَّا بالزمان، وإمَّا بالشرفِ وإمَّا بالوجود.

فقال: فرق بين التقدَّم بالذات وبالوجود، وأخذ يقرَّرُ ذلك، وأنا أقول له: أنت تجيبُ عن مطلب ما في غير موضع النّزاع، وتعرض عن مطلب أهل المركب، وأنا لا أسألك ولا أقول: ما الفرق بين ما بالذات والوجود، ولكني أقول: ما الفرق بين ما بالذات والوجود، ولكني أقول: لم قلت إنَّ أجزاء الإنفصال في حصر التقدمات محصورة، وهي منفصلة حقيقةً.

فطال التكرارُ وانقطع بسبب التكرار الكلام وكان يُصَنَّفُ تفسيراً، وتأول الآياتِ على قوانين الشريعة والحكمةِ. فقال له الظهيرُ: لا عدولُ عن (الله الصواب، والقرآنُ لا يفسَّرُ إلا بتأويل السلف والتابعين، والحكمةُ بمعزل عن تفسير القرآنِ خصوصاً ما كنت تُأوَّلُهُ ولا يجمع بين الشريعةِ والحكمةِ، أحسن مما جمعهُ الغزالي، فامتلا غيضاً ومات بشارستان مسقط رأسه، في شهور سنة ثمانٍ وأربعين وخمسمائة، وكان مقرباً من سرير السلطانِ سنجر وصاحب سرّو.

#### 90 ـ ابن التلميذ أبو الحسن

الطَّبيب البغداديُّ (2). حكى الحكيمُ وأبو بكر بنُ عروةَ أنَّه دخل على ابن التلميذِ يوماً، فلما عرف أني حصَّلْتُ بعض علوم الحكمةِ غير درسهُ وأوردَ فيه من دقائق المنطقِ والحكمةِ ما عرفتُ أنَّه له وراء الطبُّ غاية، وكان مرسومهُ ببغداد يزيد كلُّ سنةٍ على عشرين ألف دينارٍ يُنْفِقُ جميع ذلك على طلاب العلم.

<sup>(</sup>۱) ا: ح. ن. : هذا.

<sup>(2)</sup> البيهني، ص: 144، الغفطي، ص: 340، أصيبعة، ص: 349.

#### 91 \_ ابن الشبل()

هو أبو على الحسين بن عبد الله بن يوسف بن شبل البغدادي، مولده ومنشؤه ببضداد وكان حكيماً فيلسوفاً ومتكلماً فاضلاً وأديباً بارعاً وشاعراً مجيداً، وكانت وفاته ببغداد سنة أربع وسبعين وأربعمائة، ومن شعره ما قاله في الحكمة، وهذه القصيدة من جيد شعره وهي تدل على قُرُة إطلاعه في المعلوم المحكمية والأسرار الإلهية وبعضهم ينسبها إلى ابن سينا وليست له ولا لغيه:

بقربك أيُّها الفَلَكُ المَسدَارُ مُدارُكُ قُلْ لَنَا في أي شيء وما حبذا الفضياء فهل فضياء وعِنْدَكَ تُدرُفَعُ الأرواحُ أَمْ هَـلْ وَمَـوْحُ ذي الـمجـرَّةِ أم فـريـدُ وفيسكَ الشُّمْسُ رافِعَةُ شعَساعساً وطــوقُ في النُّـحــودِ مِنَ الـــلَّالــي وشُهبٌ ذا الخواطف أم دِبَالُ وتَسرُصِيعُ نُجوملكَ أَمْ حُبَابُ تنمسذ رُفُومُهَا ليبلاً تُسراعي فكم يصفو لها صدى البرايا تسبادى ثبة تسخيش داجسفسات فَيْنِا الشرقُ يَفْدِمُها صُعبوداً على ذا ما مضى وعليه يمضى وأيام تُفَرِّقنا مداها وإيام يُفَرِّبُنا شِفاهاً

اقَصْدُ ذا المسيرُ أم اضطرارُ فغى افهامِنَا مِنْكَ انْبِهَارُ سِوَى حدا الغضاء به تُدارُ مع الأجساد يُدْركُهَا البَوَارُ على لُجَج السُّروع لها أوارُ بالجنخة قموادمها قصار جِسلَالُسكَ أم يَسدُ فسيسها سوارُ عليها المرخ يفتة والعقار تَوَلُّفَ بِينَهُمَا اللَّجَجُ الخِرارُ نسهاداً مِسْلَ مِا طُويَ الإذَارُ وما يُسمُسدَى لسها أبدأ غِسرارُ فَتَكُنِسُ مِسْلَ مِاكِنِسِ الصَّوارُ تلقَّاها من الغرب انحدارُ طبوال منني واعبسار قبصار لها أنفاسنا ابدأ سفارُ أعسمارنا فيسها شفار

<sup>(1)</sup> أصبيعة، ص: 333.

كما للغُمُن بالورق إنتشارُ غيداه من نوائبها ظُوارُ هي العجماء منا جنوحت جُسارُ بغيس غد إلىه بنا يُسَارُ لبروح المبرء في الجسم انتشارً جُسُوماً عَنْ مجالمها تُعارُ فلم بسالقرب عبادلها بفيار بذنب مالة منه اعتذار ومنا ننفيم السجبودُ ولا الجبوارُ فتُسرُّبُ السَّافياتِ له شعبارُ من الكلمات للذُّنب اغتفارُ يُسخينُو منا تبلا ليبلاً ننهبارُ وخل بآدم وبنا الصغار ولا عبجبلُ أضبلُ ولا خُسوارُ علينا ننقمة وعليه عبار ويُسذبسحُ في حشا الأمُّ الحوارُ وبعبد فيسالبوعيد لنسا انتسظار خسروخ الضب اخرجة الوجار لغير الموجدين به الخيارُ نُخبُرُ قبلهُ أو نُسْفَشَارُ وهنذا الكسر ليس لنه انجينارُ وليس لعنق جسرحهم انسسار وغسال راكس السلسل انستسار وطنوخ بسالسسوات انسفطار لحيب تبهما وعمعطلت العمشمار

ودهسر يستشر الأعسسار نسشرأ ودنيا كُلُّما وضعتْ جنيناً هي العشبواءُ ما خبطت هشيماً فسمن يسوم بسلا أمس لسيسوم ومن تفسين في اخبذٍ وردٍّ فكم من بعدد منا النفَّت نفوسُ ألم تبكُ بالجوارح أنساتُ فان يك آدمُ أشقى بنيه ولم يضفعنه ببالأستمناء علم فأخبرج ثبم أهبط ثبم أودي فأدركه بعلم الله فيه ولسكن بسعمد غمضران وعمفو لبقيد ببلغ البعيدة بنيا مُسنباهُ وتهنسا ضبائعين كقبوم مبوسي فسيالك أكلةً ما زال منها نُعاقبُ في الظهور وما وُلدنا ونستنظر السرزايا والسلايا ونخبرج كبارهين كيما دخلنيا فسماذا الإمشناذ على وجود وكانتُ انعهاً لو اذُ كوناً أحددًا السدَّاءُ ليس للهُ دواءً تحير نب كل دنين نهم إذا التُكويرُ غال الشمس عَنَّا وبُسدُّلنا بهذي الأرض أرضاً وأذهلتِ المسواضعُ عن بنيها

وغشى البدر من فسرق وذهبر وسُبَّرَتِ الجبال فكُنُّ كُشباً فاين عسول ذي الألباب منا واين عسول ذي الافهام مِسًا وابن يغيبُ لُبُ كان فيسا وما أرض عصت ولا سماة وقد وافته طائعة وكانت فضاها سبعة والارض مهدا فما لِسُمُوْ ما أعلى ترق ولكن كل ذا التهدويل منه وله:

قىالىوا الغنىاعة عزُ والكفىافُ غِنىُ صىدقتم من رضاهُ سىد جوعتىــه وله أيضاً:

خسرجنا من قنضاء الله خسوفاً وأشقى النساس ذو عسزم سوالت تضيقُ عليمه طُسرقُ الهسدي منها

خُسُوقُ يبعتريه لا سرارُ مهيلاتٍ وسُجَّرتِ البحارُ وابنَ مع الرجومِ لنا اصطبارُ يُسرادُ بننا وابننَ الاعتبارُ فِينَاوَّكَ من سناهُ مستعارُ فغيم يضولُ انجمها انكدارُ دُحاناً ما لنائره شرارُ دحاها فهي ليلامواتِ دارُ ولا يستموك ما أرسى قرارُ ليذي الالبابِ وعظ وازدجارُ ليذي الالبابِ وعظ وازدجارُ

والذَّلُ والعارُ حرصُ النفسِ والطمعُ إنَّ لم يصب بماذا عنه يقتنــعُ

فكان فرارنا منه إليه مصاتبُهُ إليه من يديه ويقسو قبلُ راحمهِ عبليه

واعلم أنَّ قول الحكماءِ الأوائس إنَّ الباري تعالى ساكن، وأنَّ ذاتَهُ جوهرٌ ثابتٌ غير مغيِّر، دائمُ الوجود، ومعنى قول، من زعم أنَّهُ متحركُ أنَّه دائمُ الفعل في القوابل سرمديُّ الفيض والإشراقِ على كل مُستحقِ من غير بُخْل، وأمَّا قولهم متحركُ وساكن في العقل فمعنى من قبال إنَّه ساكن أيْ أنَّه بالفُعل من جميع الوجوه، ومعنى أنَّه متحركُ أي أنَّه فباعلٌ ومنفعيلٌ عمَّا فوقه قولهم إنَّ النفس متحركُ إنَّها دائمُ الطلبِ للكمال من العقل الفعال.

وقال مالس: إنَّ الجسم هو الذي لا يدتُّرُ كـالفلكياتِ والجـرم كثيفٌ، وهو الذي يدثُّرُ، فالأولُ لطيفٌ والثاني كثيفٌ. وقال: ووراء السّماء عوالم مبدعة لا يقدرُ المنطق أن يصِف تلك الأنوار، ولا يقدرُ العقل أن يقف على ذلك الحسن والبهاء وهي مبدعة من عُنصر لا يبدكُ غورهُ، ولا يُبْصَرُ نورهُ، والمنطقُ والطبيعة والنّفسُ تحتهُ ودونَهُ، وهو الدَّهُمُ المحضُ من نحو آخره لا من نحو آوله، وإليه تشتاقُ العقولُ والأنفس وهو الذي سميناهُ الدَّيْموميَّةُ والسَّرْمَدُ والبقاء في حَدِّ النَّسَاةِ الثانيةِ وظهر بهذه الإشاراتِ أنَّه لما أراد بقوله الماء هو المبدعُ الأول أيْ هو مبدأ المُركِّبات المجسمانيَّةِ لا المبدأ الأول في الموجودات العلويةِ لكنه لما اعتقد أنَّ العنصر الأول هو قابل كل صورةٍ أيْ منبعُ الصور كلها ولم نجدُ عنصراً على هذا النهج ، كل صورةٍ أي منبعُ الصور كلها فالم نجدُ عنصراً على هذا النهج ، كل صورةٍ أي منبعُ الصورِ كلها فائبت في العالم الجسماني له مثالًا لا يوازيه في قبول الصور كلها، ولم نجدُ عنصراً على هذا النهج مثل الساوية فجعله المبدع الأول في المرجُباتِ وأنشا منهُ الأجسام والأجرام السماويَّة برياً على منهج الشرع وكذا نعسُّ التُّوريةِ وإلى أمثاله يشيرُ من فيعم المبدع الأول النار أو الهواء أو الأرضَ وأشباه ذلك لأنُ حكمهم ماخوذُ من مشكاةِ النبُرةِ.

# 92 ـ الحسن بن اسحق بن محاربِ القميُّ

ذكروا عن ابن العميد انَّهُ كان يفتخر به ويقول: لوْ لَمْ يخرِجْ من بلدنا سواهُ لكان كافياً، وكان يقول: العشقُ هو الشُّوقُ إلى الاتحاد بالمعشوق. وحُكي عن بعض الأوائل: لا شيء أنفس من الحياة ولا عينَ أعظم من إنفادها لغيرِ حياةٍ أبديَّةٍ.

# 93 ـ الأستاذ أبو الفضل بن العميد القمي(١)

كان قد أتى من الفضائل والمحاسن ما بهر به أهل زمانه حتى أذعن له

<sup>(1)</sup> ب: الصاحب بن العبيد.

العدوُّ وسلَّم الحسود، ولم يزاحمهُ أحدُ قط فمن ذلك أنَّه كان كتب أهل عصره، وأجمع لأنَّه حافظ للغة والغريب، ولهُ توسع في النحوِ والعروض، واهتدى إلى الاستقامات والاستعدادات وحفظ الدُّواوين من الجاهلية والإسلام، وكان يسمع الأبيات الحماسية فرد مرَّة فيحفظها، وكان في الهندسة والتعاليم الأبداني والمنطق وعلوم الفلسفة والإلهيات خاصة فما جسر أحدُ في اليعياب بحضرته إلاَّ أن يكون مستغيداً.

ولما رآهُ العامري بعد شرح كتب أرسطو ورواحه إلى بغداد، تحيَّر، وكان وزيراً لركن الدولة بويه، وكان قليل الكلام نزر الحديث إلا إذا سيْلَ، ووجد من يفهمُ عنه فيسط ويسمعُ منه ما لا يوجد عند غيره مع فصاحة وبلاغة، وكان لجودة حاله وأخلاقه إذا دخل عليه العالم أو صاحبُ (2) سكت له وأصغى إليه واستحسن كلَّ ما سمعه استحسانَ من لا يعرف إلا ما يفهمُ (3) حتى إذا طاوله ووردتِ الشهورُ عليه من عندهُ واتفق أن يسأله عن شيءٍ أو يجري بحضرية وغب إليه في إتصامه تدفق حينئذٍ مجراهُ وجاش خاطِرهُ وبهت من كان عند نفسه بارعاً في ذلك المعنى، وما أكثر ما خَجِلَ عنده المعجبون بأنفسهم بعد مَدّه، وإجزال العطاء، وكان عالماً بالحيل وأحوال الحروب، مع شجاعةٍ وثبات جأش في الحروب، ومن خطه:

قال بعض الأواثل: قليلُ الخمر دواءُ وكثيرها داء، وهي بالمشايخ أليقُ منها بالشباب، ووُجِدَ بخطه: لمَّا كان حدُّ الشرب منها مجهولاً وجب بالنَظرِ المعلي والتدبير الشرعي أن يُمنعُ الناس لئلاً يتجاوزُوا الحدُّ لأنَّ الخمر كثيرُ الشَّرِ وينبوعُ الفجور، وبابٌ مفتوحٌ إلى كل بلاءٍ، والعاقلُ من صبر بنفسه عنها وفدى مضارها بمنافعها.

<sup>(1)</sup> أ: ح. ن. : زماته.

<sup>(2)</sup> أ:ح.ن.: فن.

<sup>(3)</sup> أ: ح. ن.: منه.

#### 94 ـ أبو جعفر بن بابويه

ملك سجستان.

قال أبو سليمانَ السَّجري: كان الملكُ أبو جعفرِ<sup>(1)</sup> قويـاً في علم السياسةِ لم يتصرفُ في غيرها، وله بصيرةً حسنةً، وكان قد أُخذ نفسهُ بجوامع السياسةِ مع المروءةِ الظاهرةِ والعفاف الغالبِ وضبطِ النفس عند عارض <sup>(2)</sup>.

وكان يُنشدُ كثيراً بيتين ويتعجَّبُ من صحَّتهما وجَوْدَتِهِما وحسن بحنهما، ويقول: لقد وفق هذا الشاعر، ولا أقولُ إنَّهُ شاعرُ إلاَّ من جهةِ النَّظمِ والوزن والقافية، ولكن أقول الحكيمُ:

فتى لم يتبع (٥) بعدما مضت بمن ولم يَمُسطُلْ وعيداً ولا وعدا هدواه له عبداً ولا يكمُسلُ الفتى إذا لم يكن يدوماً هدواه له عبدا وكان يحفظ من كلام اليونانيين ونوادرهم وسيرهم وأحوالهم ما لم يقدر أحدُ عليه وكان يقول: هذه قُراضاتُ الذهب، وكالتبر الذي لم يسبكُ بعدُ وكان يعجبهُ نوادرُ اليونانيين ويقول: إنَّ قوماً هذه فكاهتهم ومُؤانستُهُم واستراحتهُم ما يُظنُ بهم إذا أخذوا في الجدُّ واعتصروا قوى غرائزهم بالقصيد ثم قال: إني لاستحسنُ شيئاً حكي عن ديمقراطيس أنه قال: السابحُ في بحرنا لا ساحلَ له إلاّ هو. وكان يحفظُ جميع الفقرِ التي لارسطُو في السياسةِ مما كتب إلى الإسكندر ومِمًا شافههُ به.

قال وكان يقول: قد انتهى الزمانُ إلى أمرِ خارج عن جميع ما وسمهُ ذلك الحكيمُ لذلك الملك، وذلك أنَّ الناس قد خلعوا ربقة الدينَ الجامع للخيراتِ العاجل والأجل، ونبذوا عهد العقل النَّاظِمِ لصلاح العامَّةِ والخاصة وحلوا رباط الحياء الذي يكون التمتع من الفيء والتسرعُ إلى الرُّشادِ وإنَّ زمانًا

<sup>(</sup>۱) أ: ح. ن. : صاحب صوان الحكمة.

<sup>(2)</sup> أ: ع. ن.: الهوى.

<sup>(3) «</sup>كذا» في «أ». ولعله سقط بعض الكلام إذ إن وزن هذا الصدر ليس على الطويل كعجزه.

ينسلخُ أهلهُ من شعـادٍ الدين وحليـة العقل وربـاطِ الحياء لغـاية في الفــــاد ما أعرفُ دواة إلاّ السَّيْفَ الـماجق.

قال: وما أحسن ما قال زيادً، وكان من الرجال العرب: لقد فسـدَ الناس فساداً لا يُصْلِحُهم إلا السيفُ القاطمُ والسُّوطُ الواقع وسجنُ قابعُ (1).

قـال: وأنا أبقي قسمين من هـذا الكلام فـإنَّ الشَّرِّ قـد غلبَ على كلِّ من أكلَ الطعام، والسلام.

وقال أبو سليمان: سأل الملك أبو جعفر لبلة جماعة عنده منهم الأسفرازي وابن حيان وطلحة وأبو تمام وغيرهم: لم يُقالُ في شائع الحديث أم عُطِسَ عنده، فسكتوا، ثم قالوا: ما عندنا فيه شيء لأن هذا من آثار الطبيعة وهو تابع للأخلاط وما يزيد منها وما ينقص، ومثل هذا يبعد عن عِلْة تامَّة فقال: هذا كله نفار وهرب فإن الطبيعة لها أبدار بمثل هذه الأشياء بحسب اطلاع النفس عليها وتلويحها لها وسريان قواها منها وإلقائها فيمر ذلك بالطبيعة فتنفق اهتزازاً له يعن هذا من كالشاهد على الشيء المزمع والأسر المقبل، فإن لم يكن هذا على هذا النفس قد أومات الإتفاق الواقع إلى هذا الغرض، ثم يكون حق لهذا في وباطله على الزيادة والنقصان والقوّة والضعف.

قال: وكان يُكْثِرُ من الضرب فيما هو قائمٌ بين العامَّةِ ومعهودٌ في بعض ِ الخاصةِ.

وقـال أفلاطـون: الشرف ثـلاثةً: شـرف النفس ِ وشـرفُ الحكمـةِ وشـرفُ الإباءِ.

وقـال أبـو سليمـان: سمعتُ هـذا من أبي جعفـر الملك، قـال(ن): شــرف

<sup>(1)</sup> من هنا إلى آخر ترجمته غير موجود في النسخة ب.

<sup>(2)</sup> أ: ح. ن.: أصدق الحديث.

<sup>(3)</sup> أ: ح. ن. : معقباً لروايته أما . .

النفس فإنه يُفضي إلى بقائها، وأمّا شرف الحكمة فإنّه يوضحُ السبيل إلى طلب هذا البقاء، وأمّا شرف الإباء وهو أحسنُ الثلاثة فإنّه يزيد في قدر صاحبه زيادة تُفسدُه في باطن حاله بالكبر وتصلحه في ظاهر حاله بالتُوقر وهذا الشرف الاخيرُ بالإصطلاحِ والعادةِ، وأمّا الشرف الأوسطُ فبالاجتهادِ والإكتسابِ، وأمّا الأولُ فهو بالطبيعةِ أي بالواجب لأنَّ شرف النفس لا يدخله الإصلاحُ ولا يحدثُ بالإكتسابِ.

قال: فقلتُ ليهنكَ أيُها الملك فقد جمع الله تعالى لك هذا كله فأنتَ الباينُ بالفضل والفرد بالكمال، والمشار إليه في العلم.

فقال: يا أبا سليمان فإنَّي لا أواخفك بان تغلط في وصفك ولكن أواخفُك بان تُغلطني في وصفي بوصفك ويكفي للإنسان أنْ يكون مغروراً من نفسه، معتوباً بفضله، ساهياً عن رشده وليس يحتاجُ إلى أن يكون صاحبه خائفاً عليه بجميل الثناء خادعاً له بزخرفِ القول.

وقال أبو سليمان فحصرتُ عند كلامه هيبةً له فانتدبَ أبو تمام النيسابوريُ فقال: أيّها الملك إنّا وإن انتهينا عمّا تنهانا عنه طاعةً لك وامتالاً لرسمك وطلباً للمكان عندك، فإنّا ننطوي من إجلالك وتعظيمكَ ومعرفة ما وهب الله لك ولأوليائك ورعيتك بك على ما لا يفسرهُ بيانٌ ولا يشرحه وصفّ ولا يضمرهُ فؤاد ولا يُلم به وهم، ولو استعملنا الخطابة في نشر فضائلكَ على ما أوضحهُ أرسطو لكنّا عند بلوغ الغاية والوقوفِ على النهايةِ أعنى بكما، وليس إذا عجزنا عن هذه القاصية بحسن بنا أن نسكت عن تلك الدّانية، دعنا أيّها الملك حتى نتلذ بوصفك ونشكر نعم الله علينا بك فقد أصبحت بلا ضِد مطاول ولا عدو مُنافِل، وأوضحتَ مناهجَ الحكمةِ بعد دروسها، ودعوتُ مطاول ولا عدو مُنافِل، وأوضحتَ مناهجَ الحكمةِ بعد دروسها، ودعوتُ الناس إليها بمد نفورهم منها وجمعتَ حولك أبناءها وطلابها ثم غمرتَ فهُنا الناس إليها بمد نفورهم منها وجمعتَ حولك أبناءها وطلابها ثم غمرتَ فهُنا بإحسانكَ وطولك معيناً على اقتباسها، واللهِ ما حملني وأبا سليمان على ما قُلنا تمللُ ولا خداعٌ لأنْ هذا ليس من هدينا وسيرتنا، ولو كان ذلك فينا لكان تمللُ ولا خداعٌ لأن هذا ليس من هدينا وسيرتنا، ولو كان ذلك فينا لكان

علمنا بكسادهِ عليك وسقوط متعاطيه عنـدك يمنعنا عن ركـوبِ سنامـه وامتطاء ظهره.

فقال الملك: نهيتُ أبا سليمان عن شيء قليل فأتيتَ أنت بما أوفى عليه، والله ما أردتُ بما قلتُ إلا حسم ضراوة النفس على هذه الأشياء التي إذا وصلت إلى القلب عششتُ وأفرختُ وصارت بصاحبها إلى الفتنةِ لأنَّ الإنسان عاشقَ نفسه، وكيف لا تُعشقُ وهو يجد بها كُلُّ للذَّة ويقضي لها كُلُ وطر ويصل لها كُلُ هوى وبهذا العشق واصلتِ النفس البدن وبه أطاع البدنُ النفس ولولا هذا ما ائتلفتِ المتعادياتُ فيه، وما اصطلحتِ المتنافراتُ له، وأنَّ أمراً والعادةِ والرَّيادةِ، ثم يُستحكمُ بالهوى والميل والهيئةِ ثم يُمنى بالمُشاكلةِ والعادةِ والرَّيادةِ، ثم يُستحكمُ بالهوى والميل والمحبَّةِ، راسخَ الاصل ممتدُ الفرع، عريض الفضاءِ ضليل الظل، وإنّما جئنا على التماس الحكمةِ وأكرهنا على أحكام الشريعةِ لنعدلَ بانفسِنا بالغلط فيها ولا نَمكنَ غيرنا من الجنايةِ على أحكام الشريعةِ لنعدلَ بانفسِنا بالغلط فيها ولا نَمكنَ غيرنا من الجناية على المخداع لها، ونعود إلى كلامنا الأوَّلِ فنقولُ من عُدِمَ شرف النفس لم عليها بالخداع لها، ونعود إلى كلامنا الأوَّلِ فنقولُ من عُدِمَ شرف النفس لم ينفسه شرفُ الحكمةِ الله الرُّشدِ، والرحيةُ للروح ، وطمأنينةُ للقلبِ، وأنسٌ في الوحدةِ، وطريقُ إلى الرُشدِ، والرحيةُ للروح ، وطمأنينةُ للقلبِ، وأنسٌ في الوحدةِ، وطريقَ إلى الرُشدِ، والدّبين الإنسان والغي.

وكتب الملك: كتب قيصر إلى كسرى بِمَ انتظمتْ مملكتُكَ واستقامتْ وعبنكا، فقال: بشماني خصال: لم أهزُلْ في أمرٍ ولا نهي ، ولا أخلفتُ وعداً ولا وعيداً، وعاقبتُ للحزم لا للحقد، ووليتُ العناءَ لا للهوى، فاشتملتُ قلوب الرَّعيُّةِ من غير كره، وسَهْلت الأذنَ من غير ضعف، وعممتُ بالقوَّة، وحسمتُ الفضول، فلمًا قرآه قال: هذا يجب أن يُكتبَ بالذَّهَبِ.

وقال أبو سليمان: يخرج منه كتابٌ في علم السياسة(١).

 <sup>(1)</sup> أ) أ: ح. ن. وقال الملك: حلل النفس ولا تضلُّها، غإن تمليلها يمنح حليها: وتصليلها
يحجب عنها، وقال: الشريعة تنظري على تنيه نفس فاضلة: وجد نفس قابلة، وتأديب ...

#### 95 ـ أبو بكر الحسن بن كردة القومسي

هو من قومسة قريةً من قرى أصفهان، كان كبير الطبقة في الفلسفة وهو تلميذُ يحيى بن عدي، لازمة زماناً، وكتب لنصير المدولة، وكمان حلو الكتابة مقبول الجملة مُترجِّهاً في الأدابٍ ومعرفة الأشعار وسائر العلوم العربية، ولم بهذه الصَّنعة بعدهُ أولادُ واخوهُ وغيرهم يتميزون بالفضيلةِ عن غيرهم.

وسئل عن معنى كُوْنِ الزمان أو المكان أو الإنسان أشرف من زمانٍ آخر ومكانٍ آخر وإنسانٍ آخر، فقال: هذا النوع بإضافةِ الزمان إلى سعادةِ شائمةِ فيه وخيرٍ عام وبركةِ فائضةِ وخصبٍ عام وشريعةٍ مقبولةٍ، وخيراتٍ معقولةٍ، ومكارم مؤثرةِ من جهةِ شكل الفلكِ بما يقتضيه بعض(أ)، وكذلك المكان إذا فابلهُ جُرَّمٌ من هذه الأجرام الشريفةِ فائمًا النزمان الذي مفهومه مقدارُ حركة الفلك فليس فيه جزءً أشرف من جُزءٍ وكذا المكانُ وكذا الإنسان لا شرف له على إنسان آخر من حيث إتّحد العام بكل واحدٍ بل الشرفُ له بالكمالاتِ العقائمةِ والأعمال الصالحةِ.

#### 96 ـ أبو على أحمد بن مسكويه<sup>(2)</sup>

هو من أعيان الزمان، وقد صحب الوزير أبا محمد المهلّي في أيام شبيبته، وكان من خواصّه ثم اتصل بعد ذلك بخدمة الملك عَضد الدولة، وصار من جملة النّدماء والرُسل إلى أن فارق الملك الدنيا ثم تخصصه بـابن العميد

نفس جاهلة، وقال السماع يرود الرصل إلى أمس بواسطة الطيب في صناعته الجدة،
 وكان رحمه الله محباً للحكمة ولأهلها كثير القضائل لا يصير عن أهلها، كثير الإحسان إليهم
 ذا أخلاق شريفة وهمة عالية.

<sup>11)</sup> ح. ن.: إدواره.

<sup>(2)</sup> القفطي، ص: 331: أصيعة، ص: 331.

وابنه أبي الفتح وبالملك صمصام الدولة وكذلك تخصصه بابن العميد وابنه أبي الفتح وسائر الأكابر إلى وقتنا هذا، مما لا حاجة فيه إلى البيان، وله التصافيف الكثيرة في كثير من فنون العلم والحكمة، وله الأخلاق الكاملة والآداب الفاضلة، وله من الكتب النورس في علم الأوائل. وتصاليق حواشي كتب المنطق، وله كتب في جميع الرياضيات والسطيعيات والإلهيسات والحساب والصنعة والسطيخ وتُقرأ هذه الكتب عليه أيام مجالسه، وله كتاب المستوفى في الشعر فهو مختار الشعر ومجموعه المسمى أنس الغريد وحاو دان جود وله البلاغة والخطأ الحسن.

#### 97 ـ أبو النفيس

كان أحفَظَ الناس لنوادر الفلاسفةِ وفقرهم ومُلحهم.

وقيل له كيف ترى الدَّهر؟ فقال: وهوبأً لما سلب، سلوباً لما وهب، كالصِّيِّ إذا لعب.

وقال بعض الحكماء من الأواثل: المال() محبوبٌ من أجل البقاء في عالم الكونِ والفسادِ، والدينُ محبوبٌ من أجل البقاء في عالم البقاء والخلود ومتى ضمُفتْ قوةُ النفس عن التمييز صار توهمها للبقاء أبداً في عالم الفناء علَّة الإستكثار منه.

وقـال: العجلة مذهلة، وفي اللجـاج بغضٌ، والعجب حبرة، وفي التـواني فواتُ، وأنشد أبو النفيس:

في النفس والجسم إن فكرت معتبر بل دون ذلك ظلَّ الرَّاي والفكرُ وجاز كل لبيب في اتحادهما وتلك عينٌ وهذا حكمه الأشر إذا نظرت رأيتُ العينَ واحدةً وشم صوبُ صفاءٍ همه الكدر

<sup>(1)</sup> ب: الماء.

بذلك الفيض يرنو العقل مخترقاً وتلحظ المرء غايات الأمور به يا ليت شعري إذا الأبدان أضمرها هل للنفوس النقل نحو عالمها ليحصل الفوز في دار الخلود لها أم تضمحل كما قد بان هيكلها تلوي الثفاء بها حتى يعينها هذا الذي صدئت منه خواطرنا تفرد الله تعالى بالعلم الخفي فليس يعشو إلى نار الهوى أحدً

أستار غيب تجافى دونسة البصرُ من قبل مذهبه والنيب مستقر يد البلى وحواها التربُ والمَسدَر كما يلعبُ نحو المسركز الحَجَر وتنتفي دونها الأفاتُ والغبر فلا يحسُّ له وردٌ وما صدر بحَيْثُ تبحث عن أولادها البقر فليس يحلو صداها العلمُ والخَسر ولمْ يشركة في سره جنَّ ولا بشر إلاّ بتوفيسقه إن كان يُعتبر

ثم قال: هذه بلابل الصدور وحسرات الأرواح ووساوس الكرام من هذا السُّواد العامر للأرض للأفاتِ على مرَّ الزمان القديم والأعصر الأولى، وكل تعلّق في نصابه وبحُفْرَة مكره إلى مدى فطره وتتطاول بحوليه وطاقيه إلى ما يناله بسكونه وحركته واستطاعته ولا دواء لهذه ولغيره أنجع من صنع الله الذي من جادَ عليه به صحا ومن فاته ذلك منه سكرَ وذهل، وهب الله تعالى لنا من العقل ما نعرف به أنفسنا ومن الأدبِ ما نتماشرُ به بيننا ومن الكفاية ما نغني به عن امامنا وكرمائنا، ومن الشكرِ ما نستحقُّ العزيدُ من رَبِّنا، ومن الصبر ما نتجرعُ به مرارةَ حياتنا بِمنَّه وكرمهِ.

## 98 ـ إبراهيم بن عدي (صنو يحي)<sup>(1)</sup>

كان أخصَّ خواص ِ أبي نصرِ الفارابي وملازماً له وله مصنَّفَاتُ كثيرةً.

قال في بعضها: النقسيمُ هبوطُ والتحليل صعبودٌ، والنقسيمُ والتحليل خادمانِ للحدُّ والبرهانِ، فجدمةُ التحليل

<sup>1)</sup> البيهقي، ص: 109: صنو يحيى بن عدي.

بالانتقادِ، كما أنَّ حدُّ الإنسان يحلل إلى حيوان وناطِق.

وقال: كُلُّ محدودٍ متصورٌ، وليس كلُّ متصوَّرٍ محدوداً.

# 99 ـ أبو الحسن علي بن أحمد الجوشني<sup>(۱)</sup>

من قدماءِ الحكماءِ.

وقـال: القلم العقلُ، واللوحُ النفس، والفلك الأعـظمُ العـرشُ، والشوابتُ الكرسي، والأفلاك السبعةُ السمواتُ، والأقاليمُ السبعة الأرضُون وأعلى عليين العرش، وأسفل السافلينَ المركزُ.

## 100 ـ الصاحب أبو محمد البخاري (٥)

هـو من تلامـذة أبي سليمان السجـري، وهو أفضـل من اشتدت في علوم الإسلام عُراهُ وتأكّدتُ في دقائق الحكمةِ قـوتهُ، ولكن دعـواه تزيـدُ زيادةً غيـر محصورةِ على معناهُ، وله حفظٌ قويتُ وثائقهُ، وخاطرُ استحكت قـواعِدُه، ولـه تصانيفُ حسنةُ مفيدةً.

## 101 ـ أبو البركات البغدادي<sup>(3)</sup>

كان ابتداء تعلَّمه أنه كان يسأل أبا الحسن السَّعيدي هبة الله أن يعلَّمه فلم يقبل، لأنه لم يقرىء اليهود فصادف بوَّابه، وكان يأتي ويجلس في دهليزه ويستمعُ البحثُ ملَّةً فاتفق أنَّه حضر عنده يـوماً وتــلامذتــه يبحثُونَ في مسألةٍ، فوقفوا فقال أبو البركاتِ:

<sup>(1)</sup> لم يرد اسمه في البيهقي أو القفطي.

<sup>(2)</sup> البهقي، ص: 149.

 <sup>(3)</sup> البيهتي، ص: 152: الفيلسوف أوحد الزمان أبو البركنات بن ملكا (ن) النظبيب، القفطي،
 ص: 343: أصبيعة، ص: 374.

العبدُ يستاذِنُ الشيخَ أن يقول ما عنده، فأَذِنَ له، فـأجادَ في الجـوابِ فسأل عن القصةِ، فأخبره الحال، فقال: مَنْ كانت هذه حالـهُ لا يجوز منعـه، وصار من خواصٌ تلامذتِه. ومن شعره:

ت نقَ ل عسن دين آبائسه ودينهُمْ مسذهب الشسافمي فأضحى بلا مال في المعاش وعسد المعادِ بـلا شافِع وهو فيلسوف العراقيين، وله خاطرٌ وقُادٌ، وعاش تسعين (١) سنة شمسيّة،

وهو فيلسوف العراقيينَ، وله خاطرُ وقّادً، وعاش تسعين (١) سنة شمسيّةً، وأصابة الجّذَام فعالج نفسة فصح وعييَ ويقي أعْمَى ملةً وقد اتهمه السلطان محمد بن ملكشاه بسوء علاج وتدبير فحبسه مُلّةً وفي شهور سنة سبع وأربعين وخمسمائة أصاب السلطانَ مسعود (٢) محمد بن ملكشاه قولنج بعدما افترسه أسدٌ، فحمل من بغداد إلى همدان أبا البركات فلما آيس الناس من حياة السلطان خاف أبو البركاتِ على نفسو، ومات ضحوةً، ومات السلطان بعد العصر، وحُمِلَ تابوتُ أبي البركاتِ إلى بغداد مع الحاج، ولما أخِذَ أبو البركاتِ في مصافي المُستَرشِيدِ والسلطان مسعودٌ، وقرب حينه أسلم في الحال (١) وحَسنَ إسلامُه، وقيل إنّهُ دخل على الخليفةِ، فقام جميعُ من حضر الأ قاضي القضاةِ، فقال للخليفةِ إنّه لم يقمَّ لكوني ذِميًا فأنا أسلمُ لشلًا يستقصني.

# 102\_ بهاء الدين أبو محمد الخرقي﴿

كان من حكماءِ مَرُو، وله تصانيفُ في التاريخ، وكان حسن الأخلاق، ومن كلامه: الرياضياتُ تسمى التعاليمَ الأربعةَ، وإنَّما كانت أربَعَةُ لان موضوعها الكمية، وهي إمَّا أن تكون متصلةً أومُنفصِلةً، والمتصلةُ إمَّا متحركةُ أو ساكنة والمتحركةُ هي الهيئةُ، وغير المتحركةِ هي الهندسةُ، والمنفصلةُ إمَّا أن يكون

<sup>(1)</sup> ا: ح. ذ.: سِعين.

<sup>(2)</sup> ا: ح. ن. : بن محمد.

 <sup>(3)</sup> أ: ح. ن.: وكان يهودياً فنجا من القتل وخلع عليه السلطان...

<sup>(4)</sup> البيهتي، ص: 155.

لها نسبةُ تَالَيْفَيُّةُ وهي الموسيقي أو لا تكون وهي الأعداد.

وقـال: كمـال النفس إدراك المعقـولات، وجمـالهـــا الهنـدســــةُ، والهيشةُ والموسيقى والهندسة صقال النَّفسِ.

#### 103 ـ محمد الحارثاني السرخسي(1)

طاف وساخ ومسخ أكثر الأقاليم بأقدامه متطلباً للحكمةِ البالغةِ، وكان في الأدب بَلو الجوهري.

وقـال الظُّهيـرُ: وقد جـرى بيني وبينـه كـلامٌ في أنَّـه يجب أن يتقـدَّمَ على التصديقِ تصوُّران أو ثلاثة.

وقال: وقد ذكرتُ ذلك في كتاب شرح النجاة من تصنيفي، ومن كلامه: المبلكُ الحقَّ والقَبُومُ أوَّلُ فكر العسارفين، والآخر لا سفسر أحسن من سفرِ العقل في الملكوتِ الأعلى، مَنِ الطبعَ في فصَّ خَاتَم استعدادَهُ نُقوش الحقائق فقد ذاق اللَّذة القُصوى.

#### 104 ـ محمود السرخسي(3)(2)

كان والده وزير قيسر، وهو تركي استولى على خُوارزمَ، وكان محمودُ حكيماً أديباً فاضلاً، من تلامذةِ أبي البركاتِ اليهودي، واستولى عليه نوعُ من السُّوداء، فذبح نَفْسَهُ في بعض ليالي الشتاء بسكين القلم، ومن كلامهِ قبل موته: من أراد مِنَ الـوهم مُطابقة العقل في جميع الأحوال كان كسميع استخبر من أصمُ أو سميع أراد أن يُسمعَ الأصمُ جميع ما يقولُهُ السميعُ.

<sup>(1)</sup> البيهقي، ص: 160: محمد الحارثان السرخسي.

<sup>(2) :</sup> ح. ن.: الخوارزمي.

<sup>(3)</sup> البيهني، ص: 161.

### 105 ـ أبو الفتح عبد الرحمن الخازن(١)

كان غلاماً محبوباً رومياً لعلى الخازن المَرْوزِي، وحصل علوم الهندسة وكمل فيها، والمعقولات ما وافقت طبقه مع جُهده في تحصيلها، وهو الذي صنَّف الزيج المعتبر السنجري وجميع ما فيه من الأوساط والتعديلات، فيه بحث إلاّ في تقويم عطارد في حال رجوعه، فإنَّهُ موافقٌ للرؤية والامتحان، وكان نقى الحسب<sup>(2)</sup> عن الأطماع الخسيسة.

وبعث إليه السلطان سنجر ألف دينار، فردها، وقال: لا أحتاج إليه ويفي لمي عَشَرة دنانير، ويكفيني كلَّ سنة ثلاثة دنانير، وكيف وليس يتُفي في تلك الدار إلاّ سنور، وكان يأكل اللَّحم في كلَّ أسبوع ثلاث مرات، ويتغذى (1) بحرذقين. وبعثت إليه زوجة الأمير لاخي آخر بك (1) ألف دينار فردها أيضا وكان يلبس لباس الزهاد، ولا يأكلُ إلاّ طعام الابرار، والحكيم الحسن السموقندي من جملة تلامذته.

# 106 ـ محمد بن المُعمُوري البيهقي<sup>(5)(6)</sup>

كان تِلوَ بني مُوسى في الرَّياضيات، وكتب في المخروطات كتاباً ما سبقهُ أحدُ إليه، وعمر الخيامي يعرفُ بتدوينه في تلك العلوم، واتفق أنَّه ارتحل إلى أصفهان بسبب الرَّصيد الذي أمرَ ملكشاه، فبقي هناك إلى أيام السُّلطانِ محمد، ولما اتفق إحراقُ أصحاب الجبال والقلاع من الباطنيَّة، وأقبل السلطانَ محمد على ذلك رأى المعموري تسيير درجة طالعة مُتُصلةً بنحس

<sup>(1)</sup> البيهتي، ص: 161؛ القفطي، ص: 396.

<sup>(2)</sup> ب: الجيب (وكذا في البيهقي).

<sup>(3)</sup> أ: ح. ذ. : في كل يوم.

<sup>(4)</sup> البيهني، ص: 163. زوجة الأمير لاخي أخور بك.

<sup>(5)</sup> ا: ح. ن. : احمد.

<sup>(6)</sup> البيهقي، ص: 163. ب: محمد بن أحمد المعموري البيهقي.

وشَعاع نحس ، فخاف ذلك الاتصال، فخرج من دار السلطان ودخل دار بمض أصَّدقائه ، وانزوى في زاوية بيته ، فلمَّا أخذوا باطنياً وجرُّوه إلى موضع بالإحراق علت النسوان والصبيان السُطُوحَ للفرجة ، فعبرت امرأةً على سطح ذلك البيت الذي فيه المعموري فغضبت امرأةً وصاحَتْ: معاشر النَّاس ، في هذا البيت قرمطي ، فدخلوا الدَّار واخذوه وقتلوه ، فلما أخرجوه مقتولاً عرفه أولياء السلطان ، فلامُوا العامَّة ، ما نفع اللَّومُ ولا الحَذَرُ من القضاء المحتوم ، ولا تأخيرُ الأجل المُسَمَّى ولا المفر من العواقب .

#### 107 ـ ظهير الدين عبد الجليل بن عبد الجبار<sup>(1)</sup>

المفتي أبوه وعمَّه إمامانِ من فحُولةِ الأثمة، واشتغل بتحصيل الحكمةِ طول عمره، وساعدتُه العلومُ الرَّياضيَّة مساعدةً جميلةً مع أنَّهُ فاز من المعقـولاتِ بحظٍ وافرٍ، وله أخلاقُ مهذبةً وزمانٌ وموقوفٌ على الإفادةِ والإستفادةِ والعمـل الصالح والرياضةِ وتلاوةِ القرآنِ.

### 108 ـ علي بن شاهك القصاري<sup>(2)</sup>

الضرير البيهقي، أصابه الجدري وهو ابن تسع سنين فعمي وتعلَّم القرآن وأصول الادب وفروعة وحفِظ الادعية الكثيرة والاخبار، ثم اشتغل بتحصيل الحكمة بلا مرشد ولا استاذ، وكان يقرأ عليه واحد فصولاً من المنطق وهو يحفظه ويغكر ويتغكر فيه حتى وقف على حقائقه، فحصل المنطق والطبيعي والإلهي، ثم اشتغل بالرياضيات ويقرأ عليه واحد شكلاً وهو يحفظه ويتخيله حتى حصل له المقصود، وكذلك حصل الاعمال النجومية حتى كان يستخرج

<sup>(1)</sup> البهني، ص: 169.

<sup>(2)</sup> البيهقي، ص: 171.

الطوالع ويُقرِّمُ الكواكب، وكان يهدي تقاويمه إلى الأركانِ وهذا من العجائب ومن لم يرهُ لا يقبل خبره (1).

# 109 ـ أبو ريحان محمد بن أحمد البيروني<sup>(2)</sup>

وبيرونُ مدينةً في السندِ، وقيل: كان أسمر اللون، قصير القامةِ، كَتُ اللحيةِ أبيضها، كبير البطن، شيخٌ مُتوغلٌ في السن، وكمان من أجلاءِ

(1) من الجدير أن نذكر أن من المفكرين العرب من لم يؤمن بالتنجيم كطريقة للتنبؤ بالمستقبل والخير والشر نتيجة تأثير النجوم والكواكب على الانسان ومن هؤلاء ابن سينا والفارابي والكندي، فيذهب ابن سينا إلى أن تحول قول المنجمين بأثر الكواكب على الناس من نفع أو ضرر إنما هو قول هراء وقد أخذوه تقليداً من غير برهان أو قياس.

وكنان الكندي أيضاً لا يؤمن بأشر الأبراج والنجوم على مستقبل الانسنان ولا يؤمن بصا يدعيه المنجمون في التيزات الفائمة على حركات الكواكب رغم انه كان من البارزين في علم الفلك ورصد مواقبت الشمس وحركة النجوم.

كما أنكر الفارايي صناعة التنجيم وقال انه من الخطأ الكبير ما ينزهمه المنجمون أن بعض الكواكب تجلب السعادة أو سوء الحظ ويقبول ان ادعساءات المنجمين من الأمبور المشكوك بها مهما كانت قرابتها للصحة.

ويقبول ابن حزم: ليس للنجوم تأثير في أعمالنا ولا لها عقبل تدبيرنا بـه، الا إذا كان المقصود انها تدبرنا طبيعياً كتدبير الغذاء لنا، وتـدبير المـاه والهواء، ونحـو أثرهـا في المد والجنزر، وتأثير الشمس في عكس الحـر وتصعيـد الـرطـوبـات، والنجـوم لا تـدلـل على الحوادث المقبلة.

والخلاصة ان علمـاء العرب كـانوا يـرون في الفلك علماً ريـاضيـاً مبنيـاً على الـرصــد والحساب وعلى فروض تفرض لتعليل ما يرى من الحركات والظواهر الفلكية .

الزيج وعلم الازياج:

وهر من فروع علم الفلك وقد عرفه ابن خلدون في مقدمته بأنه دصناعة حسابية على قوانين علدية فيما يخص كل كوكب عن طريق حركة وما أدى اليه برهان الهيئة في وصفة من سرعة ويطه واستقامة ورجوع وغير ذلك، يعرف به مواضع الكواكب في أفلاكها لأي وقت فرض من قبل حسبان حركاتها على تلك القوانين المستخرجة من كتب الهيئة، ولهذه الصنعة قوانين كالمقدمات والأصول لها في معرفة الشهور والأيام والتواريخ الماضية وأصول متقررة من معرفة الأرج والحضيض والعيول وأصناف الحركات واستخراج بعضها من بعض يضعونها في جداول مرتبة تسهيلاً على المتعلمين وتسعى الأزياج . . . (المحقق)

(2) البيهتي، ص: 72، أصيبعة، ص: 459.

المهندسين وقد سافر في طلبِ العلم في بلاد الهندِ أربعين سنةً، وصنَّف كتباً كثيرةً، وله مُنَاظراتٌ مع أبي علي ، ولم يكن الخوضُ في بحارِ المعقولاتِ من شأنه، فكُلُّ مُيَسَّرُ لما خُلِق له، وزادتْ تصانيفه على حمل ِ بعيرٍ، وكان مُوفَّقاً في هذا السَّعي المشكورِ، وبيرون التي هي منشؤه وموئدُهُ بلدةً طيبةً فيها غرائبُ وعجائب، ولا غَرْو فإن: الدُّرُ ساكِنُ الصَّدَفِ.

ومن كلامه: سهولَة الشِّيءِ وصُعوبتُه قلَّما يُطلقُ وإنَّمـا يضافــان إليه بحسب اختلاف الأحوال ِ فيسهلُ لها من جهةٍ ويتعذرُ من أخرى.

وقال: مُدارسةُ أخلاقِ الحكماءِ والعلماءِ تُحيى السُّنَةُ الحسنةَ، وتُعيتُ بدعةَ السُّن الصالحة، علامات الخير والحقِّ لكل يوم أمرَ حاضرَ ولكل غدِ ما فيه. يحدث الاستاذُ أبو ريحانَ البيروني: لهُ في الرَّياضياتِ(١) السبقُ الذي لم يشقَ المحصرون غبارهُ ولم يلحق المضمرونَ المجيدونَ مِضْمَارهُ، قد جعل الله تعالى الاقسامَ الاربعة له أرضاً خاشعةُ سحَّتْ له لواقعُ مُزنِها، واهتزتْ به مواقع نبتها، كم مجموع له رفرف على رَوْضِ النجومِ طلَّه، وترفرت على كبدِ السماءِ ظله، وبلغنيُ أنَّهُ لما صُنْفَ القانون المسعودي أجازهُ السلطانُ الشهيد بحمل فيك مِنَ النَّقْرَةِ، فردَّهُ إلى الخزانةِ فقدر الإستغناءِ عنهُ ورفض العادةُ في الإستغناءِ به.

وكان مع المشْيَخَة في النَّعمير وجلالةِ الحال ِ في عامةِ الامورِ مُكِبًا على تحصيلِ العلوم مُنتَصِبًا إلى تصنيفِ الكتب بفتح أبوابها وبخط شواكلها وإقرائها، ولا تكادُ تفارقُ يمهُ القلم، وعينه النَّظرَ وقلبُهُ الفكر إلَّا في يومي النَّظرَ وقلبُهُ الفكر إلَّا في يومي النُّوروزِ والمهرجانِ مِنَ السنةِ، لإعمادِ ما تمس إليهِ الحاجةُ في المعاش من

<sup>(1)</sup> أ: ح. ن.: وقيل كان أسمر اللون قصير القامة كث اللحية أبيضها...

بُلْغَةِ الطعامِ وعُلقةِ الـرَّياش(1) ثم هجراهُ في ساثـر أيام ِ السُّنَـةِ علم يسفر عن وجههِ قِنَاعُ الامكال ويحسرُ عن ذراعهِ كمامُ الاعذاقِ.

وحكى القاضي كثير بن يعقوب النورازي النُّحوي في الدستُور عن الفقيه أي الحسنِ على بن عيسى اللولوانجي، قال: دخلتُ على أبي الريحان وهو يجود بنفيه، وقد شرحَ نَفسهُ وضاق به صدرُهُ، فقال لي في الحال: كيف قُلْتَ لي يوماً حساب الحدثان الفاسدة؟ فقلت: تعفيني عن ذلك. فقال: أعدُ ذلك حتى اعلمكَ الجدَّر الأصمُ المنطقي. فَقُلْتُ له إشفاقاً عليه في هذه الحالة.

فقال لي: يا هذا أودِّع الدنيا وأنا عالمٌ بهذه المسألة، ألا يكونُ ذلك خيرٌ من أن أخليها وأنا جاهِلٌ بها. فأعدتُ ذلك عليه فحفظُه، وعلمني ما وعد وخرجْتُ من عنده وأنا في الطريق إذ سمعتَ الصَّراخَ، وأمَّا نباهةُ قدره، وجلالة خطره عند الملوكِ، فقد بلغني من حَظوته لديهم أن شمس المعالي قابوس بن وشمكير أواد أنْ يَسْتَخْلِصَهُ لِصُحْبَتِهِ ويرتبطه في داره، على أنْ يكون له الأمرُ والطَّاعَةُ في جميع ما يحويه ملكهُ ويشتملُ عليه مُلكه فأبى عليه ولم يُطَاوعْه، ولما سمحتْ نفسهُ بذلك لخوارزمشاه آواهُ في داره وأنزلَهُ معهُ في قصره.

ودخل يوماً خوارُّزم شاه وهو يشـربُ على ظهرِ الـدابةِ فـأمر بـاستدعـائه من الحجـرةِ فابِّـطاً قليلاً فتصـوَّر الأمير على غيـر صورتـهِ ورام النزولَ فسبقـهُ أبـو الريحانُ إلى البروز وناشــدهُ اللهُ تعالى أنْ لا يفعـلَ فتمثَّل خـوارزمْ شاهْ بقـول ِ القائلِ : العلمُ مِنْ أشرفِ الولاةِ يأتيهِ كلُ الورى ولا يبالي .

ثم قال: لولا الرسومُ الدنيوية لما استدعيتُكَ، فالعلمُ يعلو ولا يُعْلَى، وكأنُّهُ

<sup>(1)</sup> من هنا إلى آخر الترجمة غير موجودة في النسخة: ب.

سمع هذا مِنْ أخبار المعتضد لما طاف في البستان، وقد قـال: جعل يـدهُ بيد ثابت بن قرَّةَ الحـراني إذْ جذبهـا دفعةً، وخـالاها، فقـال ثابت: مـا بدا يا أمير المؤمنين؟ فقال: كانت يدي فوق يدك والعلم يَعلو ولا يُعلى [عليــه].

ولما استبقاه السلطان الماضي بخاصة امره كان مفاوضة فيما يسنع بخاطره من أمر السّماء والنجوم. فيحكى أنّه ورد عليه رسول من أقصى بهلاد التُوكِ وحدَّث بين يديه بما شاهد فيما وراة البحر نحو القُطْبِ الجنوبي من دور الشمس عليه ظاهرة في كُلِّ دورها فوق(أ) بحيث يطلُ اللّيلَ فيسارع على عادته في التشدّد في الدين إلى نسبة الرَّجُلِ إلى الإلحاد والقرابطة على براءة أولئك القرم عن هذه الأفات، حتى قال أبو نصر بن مسكان: إن هذا لا يذكرُ ذلك على رأي يراه، ولكنّه عن مشاهدة تحكيه وتلا قبوله تعالى: ﴿ وجدها تطلع على قوم لم نجعلْ لهم من دونها ستراً ﴾ فسأل أبا الرَّيْحانِ عنه فاخذ يصف له ذلك على وجه الإختصار ويقرره على طريق الإقناع.

وكان السلطانُ محمود في بعض الأوقاتِ يُحْسِنُ الإصغاء ويبذل الإنصافَ فقبل ذلك وانقطع الحديثُ بينهُ وبين (2) السلطانِ. فأما السلطانَ مسعود فقد كان له إقبالٌ على علوم النجوم ومحبَّة بحقائقِ العلوم. فخاوضَهُ يوماً في هذه المسالةِ وهو سبب اختلافِ الليلِ والنهار في الأرض. وأحبُّ أن يتضح له برهانُ ما لم يتضع له من ذلك بعيانٍ، فقال له أبو الربحانِ: أنْتَ المنفردُ اليومَ بامتسلاكِ الخافقين، والمستحقُ بالحقيقةِ اسمُ ملك الأرض، فاخلِقَ بهذه المرتبة إيشارَ الإطلاق على مجاري الأمر وتصاريف أحوال الليل والنهار ومقدارها في عامرها، وصنَّف له ذلك كتاباً في اعتبار الليل والنهار بطُرقي تبعدُ عن موضوعاتِ المنجَمين وتَقُرَبُ بصورةِ من فهم مَنْ لم يرتض ِ بها ولم يعتدُ بها ولم يعتدُ

<sup>(1)</sup> أ: ح. ن. : الأرض.

<sup>(2)</sup> أ: ح. ن.: ابنه.

وكان السلطانُ الشَّهيدُ قد مُهر بالعربيةِ فسهل وقوفه عليه، وأجزل إحسانَهُ إليه، ولذلك قَدْ صنَّف كتابًا في لوازم الحركتينِ بأمرو، وهو كتابُ جليلُ، لا يزيدُ عليه مقتبل، أكثرُ كلماتِهِ عَنْ آياتٍ مِنْ كتابِ اللهِ تعالى، وكتابِهِ المترجم بالقانونِ المسعودي يغني عن أثرِ كُلُّ كتابٍ في صَنْعَةِ تَنْجِيم أو حسابٍ، وكتابهُ الاخر المنعوت بالدستور الذي صَنْفَةُ باسم شهابِ الدَّولةِ أبي الفتح مَوْدود بن السلطان الشهيد مستوفى (1) المحاسن.

### 110 ـ أبو علي عيسى بن أحمد بن زرعة الفيلسوف<sup>(2)</sup>

كان حكيماً منطقياً كاملاً، وكان على دين المسيح، وهو آخِرُ من يُرْتضى نقلُه لكتبِ الحكيم أرسطاطاليس، البسائط والجواسم، وقد أثار الوهج فيما نقله من جوامع نيقولاوس وكتاب جالينوس في منافع الأعضاء وغيره من الكتب، ويمًا ترجمَهُ من كلام أرسطو قوله: الإنسائية أفقَ، والإنسانُ مُتحرِّك إلى أفقه بالطبع، ودائر على مركزه إلا أن يكون مؤوفاً بطبيعته، مخلوطاً باخلاق بهيميَّة، ومَنْ رفع عصاه عن نفسه والقي حبله على غاربه وسَيبَ هواه في مَرْعاه ، وكان ليَّنَ العريكة لإنباع في مَرْعاه ، وكان ليَّنَ العريكة لإنباع الشهوات الرَّدينة، فقد خرج عن أفقِه وصار أردَّل من البهيمة بسوء إيثاره.

هذا آخِرُ ما ترجَمَهُ من هذا الفصل وهو كما ترى، وعظ بحكمة وايقاظُ برأفة، وتعليم بنصيحة، وإرشاد ببيان، وهو كملام في غاية الحسن، وكل الأوائل والأواخر يأمرون بهذا، ورُوي هذا للحسن البصري ومنصور بن عمادٍ وصرامها(٥) وإزادوا على ذلك، وقد اتفقتِ الأوائل (٩) كلها على إصلاح السيرة

<sup>(1)</sup> أ: ح. ن. : مرتاب في .

<sup>(2)</sup> الفهرس، ص: 323، البيهقي، ص: 75، القفطي، ص: 245، أصيبعة، ص: 318.

<sup>(3)</sup> وكذاه في دأه، وهي غير واضحة.

<sup>(4)</sup> أ: ح. نَ. : والأواخر.

وتصحيح الاعتقادِ والسَّعي فيما أثمر وأجمدى، وللإعراضِ عن كل مـا شغل البال والهى وأثار الشَّهوةِ ليبلغ النَّفسِ غايتها، وتستمدُّ في عاقبتها، ولا يكـون لها عكسُ في هذا العالم ، ولا تزدَّدُ على ما قَدْ خُوْفَ من ذلك كثير منهم.

ولهُ رسالةً في أنَّ علم الحكمةِ أقوى الدُّواعي إلى متابعة الشَّرع منها، من زعم أنَّ الحكمة تخالفُ الشريعة فهي مفسدة لها مقدِمةً غير كُليَّةٍ، وتقريرُها أنَّ الحكمة مخالفة للشريعة. وكل ما هو مخالفُ للشيء مفسدٌ له، والكبرى غير كليَّةٍ فإنَّ الحلاوة تخالفُ البياض ولا تفسده، والصورة تخالفُ المادة ولا تفسدها، وإذا كانت غير كليَّةٍ فلا تنج القياس، ومن قال إنَّ الناظر في المنطقِ مستخفُ بالشريعة، فإنَّ ذلك القائل طاعنٌ في الشريعة لأنَّ كلامه في قوةٍ قول من قال، إن الشريعة لا تثبت عند البحثِ والتحقيقِ ومنزلتهُ منزلةُ رجل حامل المداهم المبهرجة التي يهرب معها من النقاد، ويأنس بِمَنْ ليس من أهل المعرفة، فمن قال: إنَّ الحكمة تفسدُ الشريعة فهو الطاعن في الشريعة لا المنطقي الذي يميز بين الصدق والكذب.

وقال: قرأت لفيلسوف قبل سقراط قولاً له: ارتفاع موضع العقل على سائر الحسنات التي هو المدبر لها كارتفاع موضع العينين على سائر الأوصال التي يسير بها ويهتدي بهدايتها.

وقال أبو علي: قال سقراطيس لتلميذ له: أقبل على إصلاح ما فيك من الفساد بمعونة ما فيك من الصلاح. قال أبو علي: إنّما هذا إلى تقسيم الإنسان بين الطبيعة والنفس. فما فيه من الصلاح، فمن ناحية نفسه، وما فيه من الفساد فمن ناحية طبيعته. فحث بكلامه هذا على الإستعانة بالنّطق الذي للنّفس على السفه الذي للطبيعة حتى ينمحق ويبقى أشرة ويكون كأنّه لم يوجد. وكما قد تكون نفس بعض الناس لغلبة العقل وأفماله فيه كأنّه بلا طبيعة، والرياضة موضوعة لهذه الغاية، والاجتهاد واقع من أجل هذه الأفة.

وقال أبو على: قال حنين وثابت بنُ قُـرةً: إنَّ النقطة والآن والموحدة بـــارزةً

عن الممقولاتِ العشر، قال: وهذا كذا لأنَّ وجود هذه الأشياء في غاية اللطف والعلو والشرفِ فمن أي وجه والجلالة فلم تُجطُّ بها مقولةً ولم يجد لها رسم، فقال له البخاري: فمن أي وجه شعرنا بها؟ قال أوماً إليها العقل إيماء، والأن هو نقطةً ولكن في العدد، والنقطةُ والأن<sup>(1)</sup>. ولكن لا في موضع ولا تحت شيء معروف.

وذكر ذلك الحكيم في بعض تصانيفهِ عن أرسطو أنَّه قال: إني رُبُّما خلوتُ بنفسى كثيراً وخلفتُ بدنى فصرتُ كأنَّى جوهرٌ مجردٌ بلا بدنٍ فأكون داخلًا في ذاتى وخارجاً عن سائر الأشياء سواي فأكون العلم والعالم والمعلوم جميعاً. فأكون خارجاً وداخلًا من سائر الأشياء فأرى في ذاتي من الحسن والبهاء والسُّناءِ، وأبقى متعجباً باهتاً فأعلم عند ذلك إلى جُزْء صغير من أجزاء العالم الأعلى الشريف وأنى ذو حياة فعاله فلمًّا بقيتُ كذلك ترقيتُ بـذهني من ذلك العالم إلى العوالم العليَّةِ الإلهيَّةِ فصرتُ كأنَّى موضوعٌ فيها معلَّقُ بها فاكون فوق العالم العقلى، فعند ذلك يلمع لى من النور والبهاء فأرى كأني واقفُ في ذلك الموقف الشريف، وأرى هنالك من البهاء والنور ما لا يقدرُ الألسنُ على وصفه والاسماعُ على قبـول نعته فـإذا استغـرقني الشـأنُ وبلغت طـاقتي وغلبني ذلك النور والبهاء، ولم أقدر على احتماله هبطتُ من العقل إلى عـالـم الفكرةِ، وحجبتِ الفكرةُ عنى ذلك النور فأقضى عجباً أنى كيف انحـدرتُ من هذا العالم، وعجبتُ أنى كيف رأيتُ نفسى ممتلئةٌ نوراً وهي مع البدن كهيئتها، فعند ذلك تذكَّرت قول أخى أرقليرطوس حيث أمر بالطلب والبحث عن جوهر النفس الشريف بالصعود إلى عالم العقل وهذا الكلامُ له طويل، وهو يروم أنَّ يكتب هذه المقالةُ(2) اللطيفةُ فيمنعـهُ العجزُ الكتـابي عن إدراك ما عندُهُ. شعر:

الجوع يدفع بالسرُّغيفِ اليابسِ فعلامُ أكثر حسوتي ووسواسي(٥)

<sup>(</sup>۱) ا: ح. ذ. : آذ.

<sup>(2) :</sup> أ: حُ. نَ. : منها.

 <sup>(3)</sup> مكذاً في وأو، والصواب: وساوسي (كما يتطلبه سياق القافية والوزن).

### والموتُ أنصف حين ساوى حكمة بين الخليفةِ والفقيسر البائس (١١)

# 111 ـ أبو الحسن بن هارون الحراني<sup>(2)</sup>

طبيبٌ ماهرٌ وحيكمٌ متفلسفٌ، والغالب عليه علم الرياضةِ والطبُّ.

وقال: عليك في مشورتكَ بالخبير العـالم غير الحسـودِ فإنَّ الجبـان يُضَيِّنُ الأسـور والبخيل يقصَّـرُ في طلبِ الغايـاتِ، والحريص يـطلبُ الأمور من غيـر استكمال ِ الألاتِ والأسباب.

#### 112 ـ ابن سيار الطبيب<sup>(3)</sup>

كان حكيماً طبيباً، وكان يعالجُ أصحابَ الحمياتِ معالجُة شافيةً، ولـه تصانيفُ في الحكمةِ والطبِّ، وكان في صناعةِ المنطقِ من الظُّاهرين، ومن كلماته: لا تَزْهُ تَنَلُ<sup>(0)</sup> معالى الأمور بكثرةِ الأعوانِ<sup>(0)</sup>.

## 113 ـ أبو محمد سليمان بن طاهر بن بهرام السجستاني (۵)

مُصنَف كتاب صوان الحكمةِ، كان حكيماً، له تصانيف كثيرةً، أكشرها في المعقولاتِ منها رسالةً في المُحرَّكِ المعقولاتِ منها رسالةً في المُحرَّكِ الاول ِ ولما قدِمَ ابنُ العميد إلى بغداد وجُه من يحرَّكُ لزيارتهِ فأبى.

وقال: إنَّ فيلسوفاً من يونان دعاهُ ملك إلى مثل ذلك، فاستعفى من الحضورِ فقيل له في ذلك، فقال: إنَّ الملوك يعرضُ لهم ما يعرضُ لمن بُصَّرَ

<sup>(1)</sup> هذه الأبيات غير موجودة في النسخة: ب.

<sup>(2)</sup> البيهقي، ص: 79، أصيبعة، ص: 307: أبو الحسن بن زهرون الحراني.

<sup>(3)</sup> البيهقي، ص: 80، أصيبعة، ص: 319، وهو غير موجود بالنسخة: ب.

<sup>(4)</sup> البيهني، ص: 80، لا يرجى نيل.

<sup>(5)</sup> أ: ح. ن.: ولكن بصلحاء الأعوان.

 <sup>(6)</sup> الفهرست، ص: 322، أصيبعة، ص: 28، القفطي، ص: 282، أصببعة، ص: 427.

بصورة، فإنّه ما دام يراها من بعيدٍ فهو يعجب بها فإذا دنا منها لم يرّ موضع تعجب ثم قال: إنَّ السامع بحديثٍ من يذكرُ يقتني بعقلهِ صورةً عقليَّةً نقيَّةً شريفةً بهيئة، فإذا ابتدل البصرُ ذلك المذكور حطة إلى الصورة الطبيعية، والصورة الطبيعية في المشايخ وأهل الفضل محطوطةً عن الصورة العقليَّةِ فيعرض للناظر إلى من يسمع به ما تحدُّث فيه درايةً إلاّ أن يكون السامع عارفاً بذلك الأمر بحيث إذا رأى تلك الصورة لا تنحطُ عن العقلية إلى الصورة الحسيرة، وهذا رجلٌ فاضلٌ متألَّه، غزيرُ العلم ، تام الحكمةِ ، أخذ عن بحي بن عَبي، وله نظرٌ في الادب والشَّرْ، ومن شعرو:

لا تحسدن على تنظاهُ بِ بَعْمَةٍ أَوْلَبُسَ بِسعد بسلوغه آمالهُ لَوْ كنتُ احْسُدُ ما تجاوز خاطري

شخصاً تَبيتُ لـه المنـونُ بِمَـرْضـدِ يُفْضِي إلى عَـــدَم كـان لـم يـــوجَـدِ حســد النَّجـوم على بقــاء السَّـرْمَـــدِ

ومن (1) كلامه: الحسود لا ترج الاستمتاع به، وكيف تُرجي الإستمتاع مِنْ مضرتُهُ تنالُ القريب فضلًا عن الغريب. وأبو سليمان المُصَنَّفُ لصوانِ الحكمةِ كان في أيام شَيبتهِ يتعانى الفقة مُتمسَّكاً بطريقةِ العفافِ والسُدادِ، وكان يتناولُ من الشرابِ المختلفِ على مذهب أبي حنيفةَ لكونهِ حنياً، صجبَ أبا جعفر بن بابويه مَلِكَ سجستانَ، وذكير أبو حيَّان، إنَّني رأيتُ أبا صليمانَ هذا في المنام كأنه غائصٌ في نودٍ على غير الهيئة التي كنت أراهُ عليها في الحياة، فقلتُ: ياسيَّدي إذا كُنتَ من الهيولى والصورةِ. فكيف أصيرُ مع إحداهما وأترك الاخرى وأنا بهما ومنهما. فقال لي: كما تصيرُ مع أبك وتهربُ من أمَّكَ لعلمكَ أنَّ أباك أهدى إلى مصلحتكَ وأعرف بوصول الفائدةِ أليكَ، وأنظر لك في جميع أحوالك، قلتُ: صدفتَ يا سيَّدي، إلاَّ بالهيولى أكثرُ طيناً وبالصورةِ أكثرُ عقلاً، وقليلُ الضعيف.

من هذا إلى أخر الترجمة غير موجود بالنسخة: ب. ·

حكى أبو سليمان ببغداد سنة سبعين وثلثمائة أنَّه رأى يحيى بن عدى في المنام ، فقال: سعدت يا أبا صليمان إنى رأيتُ أرْسُطو في المنام ، فقلت له: باحكيمَ العالم بمَ صرتَ في حالكَ هـ اله ؟ فقال: بارادةِ الخير في السرُّ والعلانية للصَّالِح والبطالح في الرُّضا والغضب دائماً. فقلتُ له: بَمَ نِلْتَ هذا؟ قال: بمعرفةِ الآلِهِ تعالَى الذي هو سببُ كَـلُّ خيرٍ، وكُنْتُ في العلَّةِ التي ذكرتُها، أسمعُ أشياء في نعتِ الإلهِ تعالى، وكانت تروقُني ويشتدُّ بها إعجابي، وكنتُ أرى أنَّى قد ثقفتُها(١) ووعيتُها، وأردتُ أنَّ اكتُبها فأقول: كيف أكتبُ ويدى لا تُطاوعُني ضعفاً ثم لا حاجة إلى كتابتها، وقد عرفتها وكنتُ أَنَّمُنُّ ذلك بإعادتي في تلك الحال التي كانت تُعاقب ذلـك الذهـول، والعرق بشرارةِ العلَّةِ واحتدادها، فلما أمَّلكُ فقدتُ ذلك كُلُّهُ، وبقى معى شيءٌ واحدً، وهو أنَّه قيل لمي لن يذوق أحَدُ حلاوةَ الفلسفةِ الأولى، وإن كــان راضياً عن نفسه بفضله رضياً عند إخوانه باذبهِ حتى يسمع بـاللَّفْظِ مالـه حدُّ ويحـدُ بالعقل ما لا حدُّ له، وكنتُ أرى أنَّ الذي سمعتُهُ كان أبسط من هذا وأشدُّ تنقيحاً، إلا أنى حصَّلتُ ما كتبتُّهُ لك وسمعتُ قائلًا يقول: طيب يا هذا، بيتك الذي أنت فيه ساكنٌ حتى تنعم، ولا يجاورنَّكَ فيه من لا تأمَّنُ غاثلتَهُ حتى تسلم، وسمعتُ أيضاً ما أنهاك عن مبادئك واغفلك عن آخر حالك، وما أجلبك للفساد بين هذا وذلك. وخرج أبو سليمان يوماً ببغداد إلى الصحراء في الربيع للتَّفرج والمؤانسةِ مع أصحابه ومعهم صبيٌّ دون البلوغ، جَهم الوجهه، بغيض المحيًّا، إلَّا أنَّ صوتَـهُ في غايـةِ الحسن، وأطرافهُ حلوةُ ومعهُ جماعةُ<sup>(2)</sup>. شتى فتيان المحلة كلهم أدباء، فلما تنفَّسَ الوقت أخذ الصبي في فنُّهِ وبلغ أقصى ما عنده فترنُّع أصحابُه وطربـوا، فقال أبـو زكريـاء الضُّيمري: قلتُ لصاحب لي: أما ترى ما يعمل شجى هـذا الصوتِ، ويُـدا هذا الحلقِ، وطبب هذا اللحن، وتفنَّن هذا النغم ، فقال: لو كان لهذا من يخرجهُ ويعنى

<sup>(1)</sup> أ: ح. ذ. : فهمتها.

<sup>(2)</sup> أ: ح. ڏ.: من.

به وياخذهُ بالطّريق المؤلفةِ والألحان المختلفةِ، لكـان يُظهِرُ آيةً، ويصيـر فتنةً فإنّه عجيبُ الطّبْع وبديع الفنّ.

قال أبو سليمان: حدثوني عن الطبيعة، لم احتاجت إلى الصناعة والصناعة محاكية للطبيعة (1) وتروم اللحاق بها والقرب منها وهي ذونها وهذا رأي صحبح والصناعة إنما حكت الطبيعة وتبعت رسمها، وقضت أثرها الانحطاط رتبتها عنها، وقد زعمت أن هذا الصبي لم تكفيه الطبيعة بل احتاجت إلى الصناعة ليكون الكمال مستفاداً بها ومأخوذاً من جهتها، والغاية مبلوغة بمعونتها، وقلنا له: يوم ندري وإنها لمسألة، قال: ففكروا، فقلنا له: لو مننت بالبيان ونشطت لنشر الفائدة، كان ذلك محسوباً في بعض أياديك وعود فضائلك، فقال: إن الطبيعة إنما احتاجت إلى الصناعة في هذا المكان الأن الصناعة هنا تستملي من النفس والعقل وتملي على الطبيعة، وقد صح أن الطبيعة مرتبتها دون مرتبة النفس والعقل وأنها تعشق النفس وموجود فيها على نوع لطيف وصنف بإملائها، والموسيقي حاصل للنفس وموجود فيها على نوع لطيف وصنف شريف.

فالموسيقار إذا صادف طبيعة قابلة ومادة مُسْتَجِيبة وقريحة مؤاتية وآلة مُنقادة أفرغ عليها بتاييد العقل والنفس لبوساً مؤنفاً وتاليفاً مُعجباً، واعطاها صورة معشوقة وجلية مرموقة، وقوّته في ذلك تكون بصواصلة النفس الناطقة، فمن هاهنا احتاجتِ الطبيعة إلى الصناعة لأنها وصلت إلى كمالها من جهة النفس الناطقة بوساطة الصناعة الحادقة التي من شأنها استملاء ما ليس لها وإملاء ما يحصل فيها استكمالاً بما تأخذ وإكمالاً لما يُعطى، فحيئل شكره البخاري واثنى عليه. فقال: هدايتكم اقتبستُ وبحجركم قدحتُ، وإلى ضوء ناركم عشوتُ. وإذا صفا ضمير الصّديقِ للصّديقِ أضاة الحقُ بينهما واشتمل الخيرً عليهما، وصار كلُّ واحدٍ منهما رداءً لصاحبه عوناً على قصده، وسباً قوياً في عليهما، وصار كلُّ واحدٍ منهما رداءً لصاحبه عوناً على قصده، وسباً قوياً في

<sup>(</sup>l) أ: ح. ن. : هي.

نبل إدادته ودرُك بُغيته، ولا عجب من هذا فإنَّ النفوس تتقادحُ، والعقول تتلاقحُ، والعقول تتلاقحُ، والالبِنَة تتفاقحُ، وأسرار هذا الإنسان الذي هو العالم الصغيرُ في هذا السَّمطِ إلى عنايته بنفسه في طلب سعادته ودعاته لحاله في السلوك إلى غايته مِنْ غير تلفُّب إلى الحسنِ.

# 114 ـ عيسى بن علي بن عيسى بن الجرَّاح (١)

كان هذا الشيخُ كبيراً في علم الأوائل ، جامعاً لِفُنُونِ الفضائل ، وهو ابنُ على بن عبسى الوزير، وكان مع توجهه في هذه العلوم له رأسُ مال في علم الحديث وعُلو الإسناد، والمعرفة بالقراءات وسائر الأدابِ والمحاسن، وكان مُلازماً لبيته صائناً لنفسه، إلى أن مات مشتغلاً بالإفادة والتدريس على رئائية حاله وكبر سنه.

قال: ترجمتُ من كلامهم يعني الفلاسفة أشياء.

مِنْهَا قُولُ بَعْضَهُم: لئنْ تَسْتَغْنِي عَنِ الشِّيءِ وَتُكْفَأُهُ خَيْرٌ مِنِ أَنْ تَحَسَّاجِ إليه وتُعطأهُ.

ومنها قولُ آخر: العاقلُ بخشونـةِ العيش مع العقـل، آنسُ منه بلين العيش مع السُّفاهَةِ.

ومنها: إذا كان الصُّيـادُ يحتال للطيـرِ حتى يألفَـهُ، فلِمَ لا يحتــال العــاقــلُ للإنسانِ حتى يؤاخيُهُ ويصافيه.

وقـال فيلسـوف: لـذَّاتُ الـدنيـا ستَّ: شلائمةٌ تُمَلَّ وهي الأكـل والشـرب والنكاح، وثلاثةً لا تُمَلُّ وهي الطَّيبُ واللباسُ والسَّماعِ .

القفطي، ص: 244، أصيبة، ص: 333.

### 115 ـ غلام زحل وابن الحسين(١)

قال غلام زحل: السماء هي الجسمُ الذي فيما بين نهاية كرة القمر إلى نهاية كرة القمر إلى نهاية كرة العالم، وجميع أكر السماء على ما صعَّ عندنا تسعُ أكر اقربُها إلينا كرة القمر، وسمعتُ بعد هذا ابن سِلس كان يقولُ دون فلك القمر فلكانِ هُما سبب المد والجزر، ويقطعان الفلك في كل يوم وليلةٍ مرتين، وكان هذا من آرائه التي تَفَرَّدُ بها، ولم أجدُ أحداً يُوافِقه على هذا، والعجبُ من هذا الرجل كيف خالف الأوائلَ الذين أقاموا البرهانَ على خلافَ دعواهُ. والصناعةُ برهائيةٌ ولا برهان له على إثباتٍ هذين الفلكين.

ولمه أيضاً أشياءً أُخَرُ أنْشباها رأياً من تلقاء نفسه، وأعجب لهما إعجاباً شديداً، ودعا إليها في الطبيعيَّاتِ والإلهيَّاتِ، وقمد ذكر أبو حيَّان هـذه الأراءُ في رسالةٍ له إلى بعض إخوانه، ومات هذا الرجلُ أعني أبا سعيدٍ صاحب هذه الاقوال لتسم خلون من ذي القَعْدةِ سنة ستٍ وثمانين وثلاثمائة.

# 116 ـ أبو تمام النيسابوري

هو من فحول الحكماء والمُبرزين في هذه الصناعة، وتصانيفهُ كثيرةً، منها رسالةً في الحدود ما صنّف أحدُ مثلها، ومن كلماته، قال بعض الحكماء: الحركاتُ الطبيعيَّةُ ستَّ: حركةُ الكون، وحركةُ الفساد، وحركةُ الـذبول، وحركةُ الإضمحلال، وحركةُ الإنتقال، وحركةُ الإستحالةِ، ولكلُ حركةٍ فملُ, خاصٌ من الافعالِ الطَّبيعيَّةِ. وكذلك لكل حدًّ من الحدودِ السُّتَةِ، شرفُ، وفضلُ، وعلمٌ، وأدبٌ، وعملٌ يدلُّ على قوَّتها وكمالها.

قال الاستاذ برهانُ الحقّ فخر الدين الغضنفرُ أفاض الله تعالى على نفسه تقديساً: ليس قولُ القائل بأنُ للأوائل برهاناً على خلافٍ دعـوى الرُجُل بحق

<sup>(1)</sup> الفهرست، ص: 342، القفطي، ص: 224؛ عبيد الله بن الحسن أبو القاسم.

ولا مطابق لما اعتقدة المُبرِّزون، ولا موافقاً لقول الحكيم أرسطو عند تجويزه كور الأكر أكثر من السَّبْعة، ولا لأفلاطُنْ وبطلميُوس عند إنسابهما الحركة إلى الميسورات، ثمَّ إنَّ الرَّجل وهو صاحبُ الجامع الأكبرِ وغيرهُ هو أعظمُ قدْراً وأجلُّ خطراً في أنْ يُظنَّ به أنَّه يجازفُ أو يغلطُ، بل هو في الطَّبقةِ العليا من الحكمةِ وخاصةً في الأقسام الرياضيَّةِ التعليميَّة، وله رتبةُ الإستفلال والتَّفرُدِ في النَّظر والمقال، ومن له فِطنَّةُ وقوةُ تمييزٍ بعد إحاطةِ معلوم الأواشل والمحدثين يتحققُ عنده أنَّ الرجُلَ أعظمُ قلْراً من أن يَبْطل قوله بقول غيره من غير عكس .

قال كاتبهُ: نقلته من خطه قدَّس الله تعالى سرَّهُ؛ وأما البديهي فيأنَّهُ صحب يحيى بنُ عدي دهراً طويلًا.

وقال: الوجود وجودان حسّي وعقلي، ولكُلُ واحد من هذين الوجودين وجودٌ بحسبِ ما هو به موجودٌ إمّا حسّي وإمّا عقليّ. فعلى هذا، النفسُ لها عدمٌ في أحد الوجودين وهو الجسّي ولها وجودٌ في القسم الاخر، فتبسطَ وتعقِلُ وتستبطن، وتنظم المُقدَّماتِ وتدلُ على ما يتبع المعلوماتِ، ويعلو إلى غاية الغاياتِ، وليس للحسّ معها شركةٌ لا لهُ عندها معونةٌ، ثم قال: وكيف لا تكونُ النَّفسَ كذلك وجوهرها أعلى وخاصتُها أسنى، وهذه الاشياءُ عنها أبعد، وعن شرفها أهبطُ، ثم قال: ولطائِفُ الحكمةِ لا يصل إليها الحسِّي الجافي والغليظ الصلف وإنّما يصل إليها من صع ذهنه، واتسع فكره، ودق بحثُه، ورق تصفّحه، واستقامتُ عادته، واستشار عقله، وعذب بيانه، وقرب اتقانه وقرأ له (أ) عزيزُ جداً.

# 117 ـ النوشجاني

قال يوماً وعندهُ جماعةً مِنْ أصحابهِ: قَدْ وضَحَ بالعبرةِ الصَّحيحةِ والتَّصفحِ

<sup>(</sup>۱) أ: ح. ن. : مذا.

الشافي والنَّظرِ البليغ أنَّ الفاعلَ الأوَّلَ الذي هو علَّة كلِّ ما يرى ويوجد ويعفَـل ويحــنُ لا قَصدَ لهُ في أفعالهِ ولا مزاولة ولا مُحاوّلة.

فقال له بعضُ الحاضرين: لو أيُّدْتَ هذا ببرهانٍ ساطع أو بدليلَ مُقنع ، كنتَ قَدْ شَيْدتَ ما اسستَ ، فقال: لأن كُلُ هذه دخلت أفعالنا لعجْزِنا وفشولِنا وانجطاطنا وضعفِنا وسيلاننا وبُطْلانِنا، فانجبرَت مكاسراتُها وتَمت مناقصنا بمواصَلتها وانسدت معاقرنا باستعمالها، فأمّا البارىءُ الحقُ الذي هو واجبُ كلُ كامل كماله، وجابرُ كُل ناقص نَقْصُه، فهو على غير هذه الأغراض والعِلَل.

فقال له السائلُ: فكيف اتفقنا على أنَّه منسوتٌ بالحكمةِ، وأفعاله على ما زعمت؟ فكيف التَّخلُص من هـذا؟ فقال: لعمْسرِي أنَّ إيضاحه لصعبٌ. ثمَّ صنَّف في ذلك رسالة طويلةً لا يليقُ ذكرُها هَهُنا.

# 118 ـ أبو القاسم الأنطاكي

وهو المجتبى<sup>(۱)</sup> وأبو زكريا الضَّيمري وطلحةُ التَّقي ووهبُ بنُ يعيشُ الرَّاقي ونـظيفُ الرُّومي وأبـو مُحمد العـروضي، فكـانـوا حكمـاء أفـاضِـل لـم نـظفـرُ بتواريخهم على ما ينبغي، وكانت أزماتُهم متقاربة.

# 119 ـ أبو إسحق الصابي 120 ـ أبو الخطَّاب الصابي

وأما أبو إسحق الصابي وابنه عمه أبو الخطّاب الصابي (2) فكانا مِنْ الحكماء الفَضلاء، وأمَّا في الأدب فبِنَ المشَاهير، قال أبو حيَّان:

<sup>(1)</sup> القفطي، ص: 234.

<sup>(2)</sup> أصيبعة، ص: 343.

سمعتُ أبا إسحق الصابي الكاتب يقول لأبي الخطاب: إعلَمُ (1) المداهب والمعالث والتحل والأواة وجميع ما اختلف الناس فيه وعليه كدائرة في المعل فمتى فُرِضَ فيها قولٌ وجُعلَ مَبدًا الأقوال انتهى مِنهُ إلى آخرِ ما يمكن أنْ يقال فليس من قول إلاَّ وقد قبل أو يقالُ، وليس منْ فعل إلا وقد فعل أو سيُفكُ ، وليس منْ شيء بعلم إلاَّ وقد عُلم أو يُعلمُ . وهكذا في الظن والرأي وغير ذلك، وهذا عامٌ في كلُّ شيء، وذلك أنك لا تُشيرُ إلى رأي وتخبُلةٍ إلا أمكنكَ أن تظنُ به كلُ ما ظنُ ويُظنُ .

وتقولُ كلَّ ما قيلَ ويقالُ وإنما يضيقُ نجمُ أحدنا وينفتح مُشربُ الآخرِ، لأنَّ الخاطرَ بسْنحُ مرةً ولا بسنح مرةً، والقلبُ يتسعُ مَرةً ولا يتُسِعُ مَرَّة، واللسانُ بنطلقُ مرةً ولا ينطلقُ أخرى.

فقال أبو الخطاب: هل للخواطِ والألفاظ والأراء والمقالات نسبة الى المزاج والطبيعة والهواء وإلى العناصر بالجملة؟ فقال: نعم، لها نسبة إلى المزاج والطبيعة والهواء، وإلى العناصر بالجملة، فقال: نعم لها نسبة إلى المزاج، لها نسبة قوية وعلاقة شديدة ورباط متين إلى هذه الأمور التي تبطن فيه أو تُطيَّفُ به، أو تُعلَّ عليه، ولا سبيل مع ذلك إلى اتفاق النَّس في حالم من الاحوال، ولا سبيل من السبل ولو أمكن ذلك لوجد. ألا تَعرى أنَّه لا سبيل إلى أنْ يكونَ النَّاسُ كُلُهمُ طوالُ القدود أو قصارَها، أو ضخام الرؤوس أو صغارَها، أو فصحاء الالسنة أو لكنها، وعلى مذهب واحد ومقالة واحدة.

كيف يكون لهذا أو يُظنُّ، والطَّبيعةُ إنَّما تُصْطِي صورتهـا لكل شيءٍ بحسبٍ قبولهِ ونهيَّنهِ ومؤاتاتِهِ، فليس الزائدُ من مطيةِ الطَّبيعـة، ولكن على قَدْرٍ قبـولهِ، وصلابة الحجـرِ منْ عطيةِ الطَّبيعةِ، ولكن على قدرٍه، فهاختلافُ الصُّـورِ إنَّما نشأ من جهةِ اختلافِ الموادِ، وهذا أصلُّ لا أصلَ لهُ وجِلَّةٌ لا عِلَّةَ لها، لأنَّهُ لمَّ

<sup>(1)</sup> أ: ح. ذ. : أذْ.

يَفعلْهُ فَاعِلٌ على ذلك، بل الصُّورةُ من شأنها ذلك هذا والمادةُ مِنْ شأنها ذلك، والأمر مستثبتُ على سنن ما ترى، فعلى هذا كلُّ أحـدٍ ينتَجِلُ مــا سألـهُ مِزاجَه ونبض عليه عرقُهُ وعَجَنَ به طينته، وجرى بعد ذلك دينهُ ودَابهُ.

# 121 ـ أبو الفتح البستى<sup>(1)</sup>

كان حكيماً شاعراً من خدم الملوك السَّامانيَّةِ وندماء الأمير خَلفِ بن محمدٍ، واستخدمَهُ الأميرُ ناصِر الـدين سبكتكين، فقال لـه أبو الفتـح: لا تنِقُ بي إلَّا بعدَ أن تُجرِّبني، فإنَّ التَّجربةَ تُزيلُ الشُّبهةَ، وعاش إلى أبام السُّلطان. محمد بن محمود، وخلع عليه هذا السُّلطانُ مِراراً.

وقيل هو كاتِكُ بانتوز صاحب ست، فاستحضره الأميرُ سكتكين وكان كاتب السلطانِ محمود مدَّة ثمُّ أتَّفَقَ لهُ مفارقة خُرَّاسانَ مـم الخاقـانيَّة، وتـوفيّ بما وراء النَّهر. ومن كلام أبي الفتح في أشعاره:

فـلا تكُنْ عجـلًا في الأمـرِ تـطلبُــهُ ﴿ فَلِيسَ يَحْصَـلُ قَبَلَ النَّصَـحِ بَحْـرَانُ يا أيُّها العبالمُ المرضيُّ سيبرتُه ﴿ آبَيْسِرْ فَانْتَ بِغِيسِرِ المَسَاءِ رَيُّسَانَ أتطلب الرّبح فيما فيبه خُسرانُ فأنت بالنفس لا بالجسم إنسان

ولسلامسور مسواقسيتُ مُسقسدُرةً وكُسلُ أمسر لسهُ حسدُ ومسيزانُ يا خادِمَ الجسم كم تُسعى بخِـدْمَتِهِ عليك بالنفس فاستكمل فضائلها

# 122 ـ الأميسر السيند زين السدين إسماعيـل أبـو الحسن الجرجَاني<sup>(2)</sup>

أحيا الطُّبُّ وسائرَ العلوم بتصانيفِه اللُّطيفةِ، وكان مُرتبطأً بخـوارزم شاه إتـز ابن مُحمدِ بخوارزم مدةً، وكُتُهُ مباركةً، وكان لطيف المعاشرة حسنَ الأخلاق.

البيهني، ص: 49. (1)

البيهقي، ص: 172. (2)

(بياض في الأصل) (1) ما لي أواك يا أخي أيدك ألله وإيابي بتوفيق شديد السكون إلى هذه الدُّنيا الزائلة والدَّالِ الفانية، كثير الميل إلى تربية هذا، الجسدِ المظلم الكتيف الذي هو أجمعُ مركبٍ وأخبتُ مسكن للنَّفس، سهلُ الإنقبادِ لقوتيك الغضبية والشهوانية اللتين تحرك إحداهما إلى الشبعية والأخرى إلى البهيئة. صعب القيادة صير الإجابة لقُرتك العاقلة التي تؤويك جنَّة الماوي، وتُرقِبُكَ الدَّرجة العليا لعلَّك قد انخدعَتَ بل اغْتررْتَ بمُباشرة هذه اللَّذات التي كُلها في الألام وأي الأم.

أما عَلِمتَ أَنَّ الَّلذَاتِ الدنيـويةِ كُلُّهـا في الحقيقـةِ أكـلُ الـطيب، وشـربُ العَـذْب، ولُبْسُ اللين، وركُوبُ الهَملَج، وقهـرُ العـدوُّ، والتمتُّـع بـالحسناء، وهذه كلها في الحقيقةِ حاجاتُ متعبةُ وخصوصاً للعقـلاء، وضروراتُ مـزعجةُ للمُتيقِّظين من العلماء، لأنَّ الأكبل والشُّرب إنَّما هو لدفَّع ألم الجوع والعطش واللِّس لدفع الم الحَرِّ والبردِ، والرُّكـوب لدفع الم المشي، وقهر العدو، ولطلب النُّشَفي من ألم الغيظ، والنكاحُ إنَّما هو طلبُ لـذةٍ بـدنيُّةٍ بمباشرة عُضـو حقَّها أن يَستتِـرَ وتستحي عن كشفِهِ، وخصـوصاً منَ الـرجـالـِ العقلاءِ الذين يكرهونَ أن يَكشِفوا عن سواعدهم. مثلًا، ثم في تِلكَ الحال بحتاج إلى كشف عضوه المستتر ويُضطرُ إلى كشف مثلِه مِن المفعول فما أخسُّ هذه اللَّذَةَ عِنْدُ العاقِل المتيقِّظ، وما أهونها عليه، وما أقبحها عِندهُ، وما أفضحُها لديهِ ثُمُّ الحاجةُ غير طيُّبةِ ولذيذةِ في ذاتِها، وهـذه الأحوالُ كمـا ترى حاجاتً، والحاجات آلامٌ ولـوكـانت فيهـا فضيلةٌ لمـا استغنت المـلائكـةُ المكرُّمونَ المقرُّبون عنهـا ولا ترهب منهـا، وكُلُّ اللَّذَةِ في أنْ لا يؤلم جـوعُ<sup>(2)</sup> ولا يؤذي حَرُّ ولا بردُّ ولا ينغص المّيش حَردٌ ولا غضبٌ، ولقد صحبتُ من إذا جاع صبر طويلًا، ثم إذا قُدُّم إليه الطعام بكى ثم أكل.

وكان يقولُ: اللُّهُمُّ أنت خلقتني وأنْتَ أحوجتني وبالخطابِ أكرمتني، فهَبْ

<sup>(1)</sup> أ: ح. ن. : وهذه رسالةً له.

<sup>(2)</sup> أ: ح. ن. : ولا يؤدي عطش ولا يتعب مثى .

لي ما وعدتني وكان هذا الكلامُ شكايةً من هذا الصَّديق من الم الحاجةِ، نعم منْ عرف كنه الم الشيء فإنَّ تألَّمه به يكونُ الشَّد واكبرَ واتمُ وابلغَ، وانا منذُ زمانٍ استعملُ هذا الدَّعاء واقول: اللَّهُمَّ إني اسالكُ غير مُتحكم عليك أن تكفيني مؤنة هذا الجسدِ الذي هو سببُ كل مَذلَّة واصلُ كل حَاجةٍ، والجاذِبُ إلى كلَّ بليَّةٍ، والطَّالبُ لكلَّ خطيشةٍ وأن تُيسَّر الخلاصَ منهُ على أسهل وجدٍ وأفضل حال إلى خير معادٍ وأحسنِ بال بمنك وفضلك ياذا المَنَّ أسهل وجدٍ وأفضل حال إلى خير معادٍ وأحسنِ بالل بمنك وفضلك ياذا المَنَّ والأفضال، فإن رأيتُ أن توافقني في استعمالهِ فخفَف رجلكَ وشَمَّر ذَيْلكَ وأرخ علَّنك، وقصَّر أملك، وطَهَّر خلقك، ونقَّ طرفَكَ تكتب وتَسلَمُ ونَذَقُ ولا تَنْدَمُ والسَّلام.

### 123 ـ أبو الحسن محمد بن يوسف العامري<sup>(1)</sup>

تفلسف بخُراسان، وقرأ على أبي زيد البلخي (2)، وقصد بغداد، وتصدُّر بها، ولم يرضَ أخلاق أهلها، وعـاد وهو فيسلوفُ تـامُّ. شرح كتبُ أرسُطو، وشاخ فيها، وله كتابُ الأمدِ على الأبد.

وقـال: الفـطنُ مَنِ استَقْرِغَ أيـامـه لأداء مـا خلق لـهُ، والمغبـوطُ من كفى الإهتمام بما يَشغلهُ عن الخيرِ المطلقِ، والحميَّة أنْ تدع أبداً في الشَّهوةِ بفيةً. ومن استَعملَ الصَّلفَ والإغترار فقد فَسُدَ خُلقَهُ.

وقال في صفةِ الباري تعالى: ظهـوره منعهُ من إدراكـهِ لإخفائـه. أَنْظرُ إلى الشمس هل مَنْعَك من مقابلةِ قُرْصِها إلاّ شِلّة شُعاعِها وانتشـارُ نُورِهـا، وهكذا العقلُ والنّفسُ ظاهِرانِ غيرُ خفيًانِ، ومَكشُوفان لا مَسْتـرانِ.

<sup>(1)</sup> البيهتي، ص: 17.

<sup>(2)</sup> البيهتي، ص: 52.

# 124 ـ شرف الملك أبو علي الحسين بن عبداله المخارى<sup>(1)</sup>

كان أبوه رجلًا من أهل بلغ مِنَ الكفاة والعُمال ، وانتقل إلى بُخارى في أيام الأمير الحميد ملك المشرق نوح بن منصور. واشتغل بالتُصرُف، وتولَّى العمل بقرية يقال لها جرمتين من قرى بُخارى، وهي من أهبات القرى، وبقربها قرية يقال لها أفشنة، وتزوج أبوه منها امرأة اسمُها سِتَازه، ووُلِدَ أبو على بهذه الغرية في صفر من سنة سبعين وثلاثماثة، الطّالِع السُرطان درجة شرف المُشتري، والقمرُ على درجة شرفه ، والشَّمسُ على درجة شرفها، والرَّمرة على درجة شرفها، وسهم السعادة في وسط مِنَ السرطان، وسهم النيب في أوَّل السُرطانِ مع سُهَيْل والشِّفرى اليمانية، ثمَّ وُلِدَ أحوه محمود النيب في أوَّل السُرطانِ مع سُهَيْل والشِّفرى اليمانية، ثمَّ وُلِدَ أحوه محمود بعده بخمس سنين، ثمَّ انتقلوا إلى بخارى وحضر أبو علي مُعلَّم القرآنِ ومُعلَّم بعده بخمس سنين، ثمَّ انتقلوا إلى بخارى وحضر أبو علي مُعلَّم القرآنِ ومُعلَّم الادب، فالما بلغ عَشَرَ سنين حَفِظَ أشياة من أصول الأدب، وأبوه كان يطالح رسائل إخوانِ الصَّفا، وهو يتأملهُ أحياناً، وأبوه يُوجِّههُ إلى بقَّال بتعلَّم عليه رسائل إخوانِ الهبْل الناتلي، فأنزله أبوه وآواه وأكره .

وكان أبو علي يختلف في الفقه إلى اسماعيل الزَّاهب، ويتلَقُفُ مسائل الخلاف، وينلَقُفُ مسائل الخلاف، ويناظِرُ ويجادلُ، ثم إبتداً بإيساغوجي على الناتلي حتى أخكم عليه المنطق ثُمُّ إقليدس، ثمَّ المجسطي، فلما فرغ الناتلي من تعليمه توجُه بلقاء خوارزمُ قاصداً حضَرة خوارزم شاه مَاشُون.

واشتغسل أبو علي بتحصيسل العلوم مِنَ السَّطَبِيمِي والإلهيَّ، وينسَظُّرُ فِي النُصوص والشُّروح، وانْفَتَحَتْ عليه أبواب العلوم ثمَّ رغب في علم الطِّبِّ، وتـأمَّل الكُتب المُصنَّفة فيه، وعِلمُ السَّطب ليس مِنَ العلوم ِ الصَّعبةِ فـلا جـرم

التغطي، ص: 413، أصبحة، ص: 437.

إن صــار فيه في مــدةٍ قليلةٍ عديم المشلِ <sup>(1)</sup> والقرين والنَّـظيرِ، وفضــلاءُ الطَّب يَخْتَلِفُونَ إليه ويقرأونَ عليه المعالجَاتِ المقتبسـةِ مِنَ التَّجربـةِ، وهو مـع ذلِك يختلفُ إلى إسماعيل الزَّاهِدِ في الفقهِ.

فلما بلغ أثنتي عشرة سنة وأكثر أقبل بعد ذلك سنة ويصفاً على العلوم وأعاد قراءة المنطق وجميع أجزاء الفلسفة وفي هذه المدَّة ما نام ليلة واحدة بطولها، ولا اشتغل في النهار بغير المطالمة، وجمع بين يديه ظُهُوراً من القراطيس وكلُّ حُجَّةٍ ينظر فيها يُثبتُ مقدَّماتها القياسيَّة ويكتبها في تلك الظهور ورأى شرائط المُقدَّمات، وفَصَلُ ما هو مُتتج (٤) عقيم، وإذا تحيَّر في مسألةٍ ما ظَهْرَ فيها بالحدِّ الأوسط، تردُّد إلى الجامع وصلى وابتهل إلى الله تعالى حتى فتح الله عز وجل له ذليك، وكان يعودُ كلُّ ليلةٍ إلى داره، ويضعُ السَّراجة، ويشتغلُ بالقراءةِ والكتابةِ، فإذا غلبهُ النَّرمُ أو أكدرهُ ضعفُ مِزاج شَربَ قدَحاً من النبيد.

وكان الحكماء المُتَقَدِّمونَ مثل أرسطو وأفلاطون وغيرهم زهاداً. وأبو علي على غير سُننِهم وشِعارهم. وكان مَشْغوفاً بشربِ الخمرِ واستِفْراغ القوى الشهوانية، ثم اقتدى به في الفسقِ والانهماك من جاء بعده فاحكم جميع المعلوم ووقف عليها بحسب الإمكان الإنساني، وكُلُّ ما علمه في ذلك الوقتِ فهو كما علمه لم يزدَدُ إلى آخرِ عُمْرِه حتَّى فرغ من المنطق والرياضي ولم يبالغ في علم الرياضي لأن مَنْ ذاق طعم حلاوة المعقولات يصون تَصرف فكرهِ في الرياضيات إلاً فيما يتصوره مرة واحدة ويتركه.

ئمَّ أقبل على العلِم الآلهي وقرأ ما بعد الطَّبيعة وأعاد قراءتهُ أربعينَ مرَّةً، وصار له محفوظاً. ماذا يبلغ الوصفُ فيمن قد أشرفَ على الأشياء بمعرِفتها، وتفطَّنَ حفائقَ حقيقتها، وصارتِ الحكمةُ في قبضتهِ يحطَّمها كالذَّلولِ المقيَّدِ

<sup>(</sup>١) أ: ح. ن. : فريد المثل.

<sup>(2)</sup> أ: ح. ث.: مما هو.

على حَبْل ذراعه كيف شاء آخِذاً باليد وبالجملة الأطنّاب في مَـدْجه يُضالبُ صفحة الشَّمس ظهوراً ويُكاثرُ عَـدَ القطرِ وقُوراً على أنَّ الغالي آمِنُ من تجنُّبِ الإفراط خَائفٌ مِن التَّفريطِ قريبٌ من التَّقصيرِ والتَّعذير، وبمعزل من الإطالة والتكثيرِ ومع ذلِكَ لا يفهمُه ولا المقصودُ مِنْهُ، وآيس مِن نَفْسِه.

وقال: هذا كتاب لا سبيل إلى فَهْبِه، فاتَفْقَ أَنَّهُ كان يوماً في سوقِ الوَرَّاقينَ فعرض عليه دلَّالُ كتاباً، فنادى عليه ، فردَّهُ أبو علي عليه ردَّ مُتَبَرَم معتقد أن لا فالدة في هذا العلم، فقال له الدَّلالُ: إشتره فإنَّهُ رخيص بثلاثةٍ دراهمَ، وصاجبه محتاج إلى ثمنِه، فاشتراهُ فإذا هو كتابٌ لابي نصر الفارابي في أعراض كِتَاب ما بعد الطبيعة، قال: فرجعتُ إلى بيتي وقرأتُه فانحلُ لي غرضُ ذلك الكتاب بسبب أنه كان لي محفوظاً، ففرحتُ بذلك وتصدَّقت بشيء كثير على الفقراء، شكراً الله عزَّ وجلُّ. وكان ملكُ المشرق وخراسان وفي زمانهِ نوحٌ بن منصور فعرض له مرض أعجز الأطباء، وكان اشتهر وفي زمانهِ نوحٌ بن منصور فعرض له مرض أعجز الأطباء، وكان اشتهر وشاركهم في العلم والقراءة، فسألوا نوحاً إحضار أبي عليٍّ، فحضر، وشاركهم في معالجتهِ فتوسَّم بخدمَتِه، فصار أوَّلَ حكيم توسَّم بخدمةِ السُلاطين.

وقال: فسأل أبو علي نوحَ بن منصورٍ في الإذْنِ في الدُّخولِ إلى دار كتُبِه، فأجيب الله ذاك عَلَم الله والكُبُه، فأجيب المؤتف الكُبُ فقراها واخذ فوائدها، وعرف مرتبَة كُلُّ رجل في علمه مِنَ المُتَقَدَّمينَ، فاتَفَقَ إحراقُ تلك الدَّار، واحترقَتِ الكُتُب بأسرها.

وقىال بعض خُصمًا؛ أبي علي إنَّهُ أحرقَ تِلكَ الكُتُبِ لِيُظْفَرَ بِتلكَ العلومِ وَالنَّفَاسِ وَيَشْبَهَا إلى نَفْسِهِ، ويقطعُ إنتسابَ تلك الغوائِدِ عن أربابها، والله أعلم بذلك. فلمَّا بلغ أبو عليُّ ثمانيَ عشرة سنَّةً مِنْ عمره فرغ مِنَ العلومِ كُلُها، ولم يتجدُّد بعدها شيءٌ وكان في جوارهِ رجلٌ يقالُ لهُ أبو الحسن

العروضي، فسألمه أن يُصنّف له كتاباً جامعاً في هذا العلم، فَصنّف له المجموع وذكر اسمه فيه، وأثبت فيه ساقر العلوم سوى الرَّياضي فإنَّه ليس فيه زيادةً مُرتَبة ولا سعادة في المُقْتَى، وفي جواره رجلٌ يقالُ له أبو بكر التّرابي الخُوارزمي، ففيه زاهِد مائِلٌ إلى هذه العلوم، فسألهُ شرحَ الكُتُبِ لهُ، فصنّف له كِتاب الحاصل والمحصول، وتَم في عشرين مجلّدة، وصَنْف كِتاباً في المُخلق وسمّاهُ البرّ والإشم. ولما اضطربت أمورُ السَّامانية دَعَتهُ الشُرورةُ إلى المُخروج مِنْ بخارى بعد مُوْتِ أبيه، والإنتقال إلى كركائح، والإختلاف إلى خُوارزم شاه علي بن مامون، وكان أبو الحسن السَّهيلي المُجبِ لهذا العلم بها وزيراً، وكان أبو علي من زيِّ الفقهاء مع الطَّيلسانِ وتحت الحنك، فأثبتوا له مشاهرة تقوم بكفاءة مثله، ثمَّ دعتهُ الضرورةُ إلى الإنتقال إلى نسا وأبيورد ثمَّ إلى طوس ثمَّ إلى سَملقانُ أنَّ ولمُ يدخل نيسابور، ثمَّ إلى حاجرم ثمَّ إلى خرجان، وكان يَقْصِد الأميرَ شَمس المعالي قابوس فاتفَق أخذُ قابوس وحَبْسُه في بعض البلاع وموتهُ هناك، ثمَّ مضى إلى دِهستانَ ومرض بها مرضاً صعباً.

وعاد إلى جُرْجان واتُصل به الجَوْرَجاني وعمل هناك الأوسط الجُرْجاني لِرَجُل ارتبطَهُ واحسن إليه وصَنَّفَ لأبي محمد الشيرازي كتسابَ المَبْدَا والمعاد، وصنَّف بجرْجَان كتباً كثيرةً ثمَّ انتقلَ الى الرَّي واتُصل بخدَّمةِ السيَّدةِ وابنها الملكِ مجد الدَّولةِ وأبي طالب رستُم بن فخر الدَّولةِ عليّ، وعرفوة بسبب كتبٍ وصلتْ معه تضمَّنت تعريف قدرةٍ.

وقد استولتْ على مجدِ الدَّولةِ عِلَّةُ المالخوليا، فاشتغل الشيخ بِمُداواته، وصنَّف هنالِك كتابَ المعادِ. وأقام هناك إلى أنْ فَصَدْت شمس الدُّولة قبْل هلاكِ بدرِ بنُ حسْنَريه، وهزيمة عَسْكر بغداد ثمَّ اتفقتْ أسبابٌ دعتَ للضرورةِ خروجهُ إلى قزوين ومنها إلى همدان، واتصل بخدمةِ كدبانويه<sup>(2)</sup> والنَّظر في

<sup>(</sup>۱) ا: ح. د.: سمسان.

<sup>(2)</sup> أ: ع. ن. : كربالون.

أسبابها، ثمَّ اتَّفَقتُ له معرفةً مع شمس الدَّولةِ فـأمرَ بـإحضارِهِ مَجلسِـهُ بسبب قولنج أصابهُ، فعالجهُ حتى شفـاهُ الله تعالى، وفـاز بخلع كثيرةٍ، ورجـع إلى دارهِ بَعْدَما أقام هناك أربعين يوماً بلياليها وصار مِنْ ندماءِ الأمير.

ثُمَّ اتفق له نُهوضٌ إلى قومِس لحربِ غادٍ، وخرج الشيخُ مُنخرطاً في سلك خَدَمِهِ، ثمَّ توجَّه تلقاء همدانَ مُنْهِزِماً، ثُمَّ تقلَّدِ الوِزارَة، ثمَّ اتفق تَشُويشُ خَدَمِهِ، فَاعْقد الوِزارَة، ثمَّ اتفق تَشُويشُ العسكر بسببه وإشفاقهم مِنَّة على أنفسهم، فاغاروا على داره وأخدوه وحبوهُ وسألوا الأميرَ قَتْلَهُ فامتنعَ مِنْهَ الأمير ثمَّ أُطْلِقَ الشيخ، فتوارى في دار الشيخ أبي سعيدٍ، ثمَّ عاود شمسُ الدُّولةِ القولنجَ فطلب الشَّيخ فحفَسر المُولةِ القولنجَ فطلب الشَّيخ فحفَسر أمخلتِه، فاعتذر إليه وأعاد الوزارة إليهِ وعالجَهُ ثم سألهُ أبو عبيدٍ شَرْح كُتبِ أَرْسُطو، فذكر أنَّه لا فراغ لهُ، ولكن إن رضيتَ بتصنيفِ كتابٍ أورِدُ فيهِ ماضحً عندي مِنْ هذهِ العلومِ فعلتُ ذلك فرضي بذلك.

فابتدا مِنَ الطَّبِيعِياتِ مِنَ الشفا، وكان قَدْ صَنَّفَ الأوَّل مِنَ القانونِ، وكان كُلُّ لِللهِ يجتمعُ في دارهِ طلبةُ العلم . وأبو عبيد يقرأ مِنَ الشف نوبَّةُ والمِّمَّورِ عبيد يقرأ مِنَ الشف الروبَنَ والمعْصومي من القانونِ نوبةُ ، فإذا فرغوا حضر المُطْربونَ واشْتَغلوا بالشُّرب، الحاصِلَ والمحصَولِ نوبةً ، فإذا فرغوا حضر المُطْربونَ واشْتَغلوا بالشُّرب، وكان التَّدريسُ بالليل لعَدَم الفراغ بالنَّهارِ.

ثُمَّ توجَّه شمس الدولة تِلْقاءَ طارم لحربِ الأمير بها. وعاوده القـولنجُ قُـرْبَ ذلكَ الموضع واشتدَّ عليه، وانضافَ اليه امراضُ أخر جلبَها سوءُ تدبيـرهِ وقِلَةُ القبول ِ مِنَ الشَّيخ ِ.

فخاف العسكر مَوْتَهُ فرجعوا منهزمين إلى همدانَ فتوفي شمسُ الدُّولة في الطريقِ ثُمَّ بويع ابنُ شَمْسِ الدُّولةِ وطلبوا استِوزارَ الشَّيخ فأبى، وكان علاءُ الدُّولةِ سأل الشَّيخ المصير إليه فأقام في دَارَ غالبِ المَطَّار مُتَوارياً، وصنَّف فيها بلا مُطالِعةٍ كتابَ جميع الطَّبِعيات والإلهيَّات من الشَّفا، وابتدأ بالمنطق، وكتبَ منه جزءاً ثم اتَّهمه تاجُ المُلْك بمكاتبةِ علاء الدولةِ فأخذةً وحسةً في

قلعة برودان، وبقي فيها أربعة أشهر، ثم قصد علاء الدولة أبو جعفر إلى همدان واستولى عليها ثمَّ رجع علاء الدُولة وعاد تاجُ المُلْكِ وابنُ شمس المدولة من القلعة إلى همدان وحملا معهما الشيخ، فنزل في دار علوي، واشتغل بتصنيف المنطق من كتابِ الشفا، وصنَّفَ في القلعة كتابَ الهداية ورسالة حي بن يقظان ورسالة الطير وكتابَ القولنجَ، ثمَّ توجه الشيخُ تلقاء أصفهان مُتذكراً ومعه أخوه (أ) وأبو (2) عبد الله وغلمانه في زي الصوفية فلمًا بلغوا باب أصفهان استبقله خواصُ الأمير علاء الدولة بالمراكبِ والثياب وأنزلَ

وكان الشيخُ في ليالي الجُمعاتِ يحضُر مجلسَ علاء الدُّولةِ معَ علماء البلدةِ، وإذا تكلَّم الشيخُ استفادَ مِنهُ كُلُّ مَنْ هناك، فاشتغل بتتميم كتابِ الشَّفاء. أمَّا المجسطي فاورد عليه (٥) إشكالًا في اخْتِلافِ المنْظرِ، وأوردَ في الهيئةِ أشياء لم يُسْبَقُ إليها، وكذلك في افْليدس والارتماطيقي، فأورد في الموسيقى مسائل غَفَلَ عنها الأوائلُ والأواخرُ.

وقَدْ كان رحمَهُ الله تعالى عظيم القَدْرِ جليلُ الشَّانِ، ومن غرائب تصانيف المجموع الحكمة القُدسيَّة، وهو غيرُ الحكمة المشرقية الإستبصار والمُهجَة رسالةً في معرفة الأجرام السماويَّة، كتابان إلى أبي سعيد، رسالةً في الفيض الإلهي، قصائد له، رسالةً في فواضرِبُ لهُمْ مثلُ الحياةِ اللَّنيا﴾ رسالة في كيفية إنشقاقي القمر، وسالةً في كيفية أصحابِ الكهف، رسالة همج الرَّعاع إلى ساكن القبلاع في ذَمَّ ما صنع الحرام، شرحُ لمسائل حنين، كتابُ الحكمة المَرْشِيَّة هي مِنَ الفرائب القليلة الوقوع.

وجـرى عِنْدَ عـلاء الدُّولـةِ ذكْرَ الخَلَلِ الـواقع في التُّقـاويم، فـأمـر الشُّـِخُ بالاشتِغال.ِ بالرُّمــدِ، واطْلَق له مِنَ المـال.ِ ما يحتــاجُ إليه، فـابندأ الشُّيخُ وأبو

<sup>(1)</sup> أ: ح. ن. : محبود.

<sup>(2)</sup> أ: ح. ن. : أبو عيدة.

<sup>(3)</sup> أ: حَ. ن. : مشرة.

عُبِيَّد هو المُقيمُ بهذه الأمور حتى ظهر كثيرٌ من المسائِل . وكان الخَلَلَ واقع في الرَّصدِ لِكثرِه المُعالِق وقع في الرَّصدِ لِكثرِه والمُعالِق المُعالِق المُعالِق

وصنّف أبو علي منطق النّجاة بجرجان ووقعت بنه نسخَة بشيران، فنظر فيها عُلماؤها ووقعت لهم شُبة فكتبوها وانفذوها إلى الكِرْماني أبي القاسم، فدخل الكِرماني على الشَّيخ عِنْد اصغرار الشَّمس في الصَّيف ووضع الصفر بين يديه، فلمَّا خرج أبو القاسم صلَّى الشيخ البشاة وكتب خمسة أجزاء ربع، ثمَّ نام فلمَّا صلَّى الغذاء بعث الأجزاء إلى الكِرماني وقال: استعجلتُ في الجوابِ حتى لا يمكنُ القاصِدُ فلمَّا رأى الكِرْماني ذَلِكَ تعجبَ وكتبَ إلى شيراز بهذه القِصَّة.

واشتغل بالرصدِ ثماني سِنين، ثم صنّف الشيخ كتاب الإنصاف. ووقَعَتْ محدارية بين العميدِ أبي سهل الحَمْدوني صاحب الرَّي عَنْ جهةِ السَّلطانِ محمودٌ وبين علاء الدَّولةِ. ثم قصدَ مسعود بن محمود اصْفَهان واحدَ احت علاء اللَّولةِ، فبعث أبو علي إلى السَّلطانِ وقال: إن تزوَّجتَ بهده المرأة سلَّمَ علاء الدُّولةِ إليك الولايةِ، فتزوَّجها السَّلطانُ مسعود، ثمَّ استعدَّ علاء الدُّولةِ بالمحاربةِ، فَبَعثَ السَّلطان إليهِ رسولاً وقال لهُ: أنا أسلَّم احْتنكَ إلى المسكرِ، فقال علاء الدُّولةِ لإبي علي ؛ أجبهُ، فقال أبو علي إنْ كانت أخت علاء الدُّولةِ فهي زوجتَكَ وإن طلَّقتُها فهي مُطلَّقتُكَ والغيرةُ على الأزواج لا على الإخوة. فانف السلطانُ من ذلك، وردَّ زوجَتُهُ أختَ علاء الدُّولةِ عليه.

ثُمَّ نهب أبو سهل الحمدوني أمتِعة الشَّيخ وفيها كتبُهُ، ولم يوجد من كتابِ الإنصاف إلاَّ جزءً. ثمَّ زعم بَعْضُهم أنَّهُ اشترى بِنْهُ نُسخَةً باصفهانَ وحملها

<sup>(</sup>۱) ا: ح. ن. : سنة.

إلى مَرو، وأمَّا الحكمةُ المشرقيَّةُ والحكمةُ القُدْسِيَّة، فقال اسماعيل الباخرزي: إنَّهما في بيوتٍ كُتِب السُّلطانِ مسعود بن محمود بغزنة، حتَّى أحرقة مَلِكُ الجبالِ الحسين وعسكر الغور.

وكان أبو علي قوي البزاج على المجامعة، وكان يشتَفِلُ باستفراغها، فاثر ذلك في مِزاجِه، وكان لا يعالِجُ شَخْصَهُ حتَّى ضَمَفَ في السَّنةِ التي حارب فيها علاء الدُّولةِ الأمير حُسامُ الدُّولة، على باب الكرخ، فأصاب الشيخُ داءُ القولنج، فحقن نَفسَهُ في يوم ثماني (أ) مراتٍ فتقرَّح بعض أمعائِه، وظهر لهُ سحجٌ، ولا بُدُ لهُ مِنَ المسير مُم علاءِ الدُّولةِ. فظهر لهُ الصرعُ الذي يتبع القولنج، فأمر باتخاذِ دانقين من بزر الكَرفْس، في جملةٍ ما يُحْقَنُ، وخلطهُ بها طلباً لكسر ربح القولنج.

فَقَصَدَ بعض من يُعالجهُ من الأطباء، وطرح مِنْ بزرِ الكرفس خمسة دراهم ولا يَدْري أحمدٌ فعله أمْ لا، فازداد السحجُ من حدَّةٍ بزر الكرفس وكان يتناولُ مُثُروديطوسُ لاجل الصُّرع، فطرح فيه بعض غلمانه شيئاً كثيراً مِنَ الأفيون لاجلِ أنَّ الخلام خانَ في خزانتِهِ فخاف عاقِبَة أمْرِه، ونُقِلَ الشَّيخُ في المهدِ إلى أصفهانَ، فاشْتَغَلَ بتَدُبير نفسه، وكان مِنَ الضَّعف بحيثُ لا يقدِرُ على القيام، وغلمانُه يتمنون هلاكهُ.

ثُمُّ قَدِرَ الشَّيخُ على المشي وحَضَر مَجْلِس علاء الدُّولةِ، لكنه مع ذلك لا يَحْمَم ويُكثِرُ التَّخلِطُ في المجامعةِ ولم يسراً مِنَ العلَّةِ كل البُرء. وكان يعرض أسبوعاً ويصِحُ اسبوعاً. ثمُّ قصد علاء الدُّولةِ همدانَ ومعهُ الشَّيخُ، فعاود القولنجُ الشَّيخَ في الطريقِ إلى أنْ وصل إلى حمدان، وعلِمُ أنْ قُوْمَهُ قَدْ صَعَقَعَتْ، وأنَها لا تفي بدفع المعرض فاهمل مُداواة نفسهِ وقال: المُدُبَّرُ اللهَ عَنْ عَجْز عَنْ تَدْبير بَدَنِي فلا ينفعني المعالَجةُ، ثمُّ اغْتَسَلَ وتاب اللهُ وَاللهِ واللهِ واللهِ واللهِ عَلَى المعالَجةُ، ثمُّ اغْتَسَلَ وتاب

<sup>(1)</sup> ب: ثلاث مرات.

<sup>(2)</sup> أ: ح. ن.: كان يدبر.

وتصَدُّقَ بِما بِقِي مِعهُ عِلى الفقراءِ وردُّ المظالم إلى مَنْ عرفَهُ مِنْ أربابها واعْتَقَ غِلْمَانَهُ.

وكان يَحْفَظُ القرآنَ الكريم فيختِمُ في كل ثلاثةِ أيام، ثمَّ مات في يومِ الجمعة الأولى مِنْ شهر رمضانَ سنة ثمانٍ وعشرينَ وأربعمانَ، ودُفِنَ بهمدانَ. وفي هذه الجمعةِ خطبوا الشَّيخَ بنيسابور للسلطانِ طُغْرلبَكْ وأعرضوا عنْ ذِكرِ السلطانِ مسعود بن محمود، وكان عمرهُ ثماني وخمسين سنةً مع كسرٍ. وهذه فهرسة مصنفاته (الهرد).

رأيتُ بخط بعض المحصّلين وهـ و تاج الـ دين الفـارسي رحمـ الله تعـالى الشيخ أبو علي رحمه الله تعالى كان يُنشدُ عند موته هذه الأبيات:

أقسامُ رجسالاً في معسارفِ مُسلَكَى نعسوذُ بسك اللَّهُمُّ من كسلُّ فتنسةٍ رجعنا إليك الآنَ فاقْبِلْ رجوعنا فيانُ أنت لم تُبرِىءُ شكايا عقولنا فقد آثرتُ نفسي رضاكَ وقطَّمَتُ

واقد قوماً في غدوابيهم مَلْكَى تَطُوقُ مِن حَلْتُ بِهِ عَيْسَهُ ضَنكا وقلِّبُ قلرياً طال إعراضها عنكا وتَكْشِف عماياها إذن فلِمَنْ تُشْكا عليك جفوني من جواهرها سُلْكا

# 125 ـ الحكيم الرّباني المعظم والفيلسوف المكرم

العـالم العامـل الفاضـل الكامـلُ شهاب الملَّةِ والحقُّ والـدِّين المطَّلع على الأسرارِ الإلْهية والراقي إلى العوالم النُّوريَّةِ .

# ـ أبو الفتوح يحيى السَّهْرَ وردي<sup>(3)</sup>

رَرِّح الله تعالى رمسه، وقدَّس نفسه، وحيدُ الأعصار، وفريدُ الدُّهور، جمع بين الحكمتين أعني الدُّوقيَّة والحسِّيَّة. أمَّا الذوقيَّة فيشهد له بالتبريز فيها كلُّ

<sup>(1)</sup> نقلت قائمة كتب ابن سينا إلى آخر الكتاب ضمن الفهارس.

<sup>(2)</sup> لم ترد قائمة كتب ابن سينا في النسخة (ب).

<sup>(3)</sup> أصيبعة، ص: 641.

من سلك سبيل الله عزَّ وجلْ، وراضَ نفسه بالأفكار المتوالية والمجاهدات المتتالية، رافضاً عن نفسه التشاغل بالعالم المظلماني، طالباً بهمَّتِه العالية مشاهدة العالم الرُّوحاني، فإذا استقر قرارهُ وتهتُك بالسير الحثيث إلى معانيه المُجرَّدات أستارهُ حتى ظفر بمعرفة نفسه، ونظر بعقله إلى ربِّه، ثم وقف بعد هذا على كلامه، فيعلم حيشد أنَّه كان في المكاشفات السرَّبانيَّة آية والمشاهدات الروحانيَّة نهايةً. لا يعرف غورهُ إلاَّ الأقلُون، ولا ينال شاوهُ إلاَ الراسخون.

وأما الحكمةُ البحثيةُ فإنَّه أحكم بنيانها وشيَّد أركانها، وعبَّر عن المعاني الصحيحة اللطيفةِ بالعباراتِ الرشيقةِ الوجيزةِ واتقنها إتقاناً لا غاية وراءها لا سيَّما في الكتاب المعروفِ بالمشارع والمطارحات، فإنَّه استوفى فيه بحوث المتقدمين والمتأخرين، ونقض فيه أصول مذاهب المشائين، وشيَّد فيه معتقد الحكماءِ الاقدمين. وأكثر تلك البحوث والمناقضاتِ والاسئلة والإرادات من تصرُّفات ذهنه ومكنونِ علمه، وذلك يدلَّك على قوته في الفنَّ البحثي والعلم الرسمى.

واعلم أنَّ فهم كلامه ومعرفة أسراره مشكلٌ جداً مَنَّ لا يسلك طريقتَ ولا يتبعُ خلقه وعاداته لأنَّه بنى حكمته على أصول كشْفِيَّةٍ وعلوم ذوقيَّة، فمن لم يُحكمُ أصولَه لا يعرف فروغَهُ، ومن لم يتجرُّدُ عن الدنيا والآخرةِ لم يدفق وبالجملةِ معرفةً كلامهِ؛ وجلُّ كتبهِ ومرموزاته مُتوقِفٌ على معرفةِ النفس.

وأكثر العلماء والحكماء لا خبر لهم بها إلا في النّوادر، يأتي في كلّ دهر واحدٌ، ولقد سافرتُ كثيراً وتَفَحَّصتُ عن هذا النبأ العظيم عظيماً، فلم أجد من عنده خبرٌ عن النفس فضلاً عمّا فوقها من العوامل المُجَرَّدةِ، ولأجل هذا لمًا عجزوا عن فهم كلامه طعنوا فيه حتى أنَّ جماعةً من الحكماء المعاصرين لي من المشهورينَ بالفضل والتدبير عند العامّة زعموا أن حكمته طُرقية، وليت شعري إذا كان حكمتُه المبنيَّةُ على الأصول الكشفيَّة والقواعد النّوقيَّة طرقية فاحرى أن تكون حكمتُهم المبنيَّة على الأصول الوهبيَّة والمباني

الخيالية أتونيَّة مزايلية سُــوقيَّة، وهم مخـلـوزونَ من جهةِ الجهــل بكلامــه ووجه صعوبته ما ذكرتُه من قبل.

وقد كنتُ في عنفوانِ الشباب أوافقهم في عدم الإلتفاتِ إليه حتى غلبني حبُّ التجريد فسلكت، ويسرُ الله تعالى على معرفة نفسي، فانحلُ إليُ كلامه ووقفتُ على جميع أسراره في أيسرِ زمانٍ، ثم نظرتُ إلى أولئك الطاعنين فيه الرَّادين عليه مذهبة بعين الحقيقة والإنصاف، فإذا ليس عندهم من الحكمة إلاَّ الحشف ولم ينظفروا منها إلاَّ بالتَّلف، قنعُوا بالقشرِ عن اللَّب والتبنِ عن الحبَّ، وحاصلُ ما حصُّلوهُ معرفة الجسم وبعض عوارض (١١) الوجود وفيه أيضاً لحبرً، والجسم أيضاً لم يُحصلوا معرفته ولم أجد منذُ قبل وإلى وقتي هذا أحداً فهم كلامة أو نال مرامة، والعلومُ المُقلَّمةُ الإلهية والأسرارُ العظيمة الرَّبنية التي رمزتِ الحكماءِ عليها وأشارتِ الأنبياة إليها عرفها هذا الرَّجل وأيّد بقوة التبيرِ عنها في الكتاب العظيم المُسمَّى بحكمةِ الإشراق الذي ما سبقه أحدٌ قبلة، ولا يلحقة أحدٌ بعده إلاّ من شاء اللهُ تعالى.

ولأجل ذلك لُقّبَ بالمؤيّدِ بالملكوتِ. ولا يعرف هذا الكتاب حقّ المعرفة إلا صديقاً، واعلم أنّه لم يتبسّر لأحدٍ من الحكماءِ والعلماءِ والأولياءِ ما تبسّر لهذا الشيخ من إتقانَ الحكمتينِ المذكورتينِ. بل بعضهم تبسّر له الكشف، ولم ينظرُ في البحث كابي يزيدَ والحلاج ونُظرائهم، وأمّا إتقانُ البحثِ الصحيح بحيث يكونُ مطابقاً للوجودِ من غير سلوكٍ وذوقٍ، فسلا يمكنُ، وجميع الحكماء المقتصرين على مُجرَّدِ البحثِ الصَّرف مخطئون في عقائدهم. فإنَّ أردَّت حقيقة الحكمةِ وكنت مستعداً لها فاخلصْ فله تمالى وانسلخ عن الدُّنا انسلاخَ الحيَّةِ من جلدها عساك تظفرُ بها.

وكان يُسمى بخالقِ البرايا للعجائب التي كان يُنظهرها في الحال ِ، ورآهُ واحدٌ في المنام فقال له: لا تُسمُّوني بخالق البرايا.

<sup>(1)</sup> أ: ح. ن. : وبعض أعراضه.

وسافر في صغره في طلب العلم والحكمة إلى مراغة فاشتغل بها على مجد الدين الجبلي، والى أصفهانَ. وبلغني أنَّه قرأ هناك بصائرً ابن سهلان الساوي على ظهير الفارسي، والله أعلمُ بذلك، إلاَّ أن كتبه تدلُّ على أنَّه فكرً في البصائر كثيراً.

وسافر إلى نواح متعلّدة، وصحِبَ الصَّوفيَّة واستفاد منهم شيشاً وحصَّل لنفسه ملكة الاستقلال بالفكر والإنفراد، ثم اشتغل بنفسه بالرِّياضيَّاتِ والخلواتِ والأفكار حتى وصل إلى غايات مفاماتِ الحكمساء ونهاياتِ مكاشفاتِ الأولياءِ.

فهذا خبر الشيخ في الحكمتين المذكورتين. وأمَّا الحكمة العمليّة فإنّه كان فيها من السابقين الأولين، مسحيًّ الشكل قلنديُّ الصَّفةِ. وكان له رياضات عجز أبناء الزّمان عنها، منها أنّه كان يُفطِرُ في كل إسبوع مرّةً وطعامة لا يزيد على خمسين درهماً، وقلُ أنْ يوجد إذا سبرت طبقاتِ الحكماء ازْهَدَ منه أو أفضل.

قال ابنُ رقيقة: كنتُ اتمشى مع شهاب الدِّين في جامع مَيَّافارقين وهو لابسٌ جُبَّةٌ قصيرةً مضريةٌ زرقاه وعلى رأسه فوطةٌ مفتولةٌ، وفي رجليه زربُول، فرآني صدينٌ لي، فأتى إلى جاني وقال: ما تتمشى إلا مع هذا الحرندا؟ فقلتُ له: ويحكُ هذا سيُد الوقتِ شهاب الدين السُّهْرَوردي، فتعاظم قولي وتعجبُ ومضى في حال سبيله. وكان لا يلتفت إلى الدنيا، قليل الاهتمام بها لا يبالي بالملس والمأكل، ولا يُصْني إلى الشرف والرَّياسة. وكان في بعض الأحيانِ بَلْبَسُ كساءٌ وقَلْنُسُوةٌ حمراءً طويلةٌ، وفي بعض الأحيانِ مرقَعةً بعداتِه الجوع والسهر والفكر في الموالم الإلهيّة، وكان قليل الإلتفاتِ إلى عبداتِه الجوع والسهر والفكر في الموالم الإلهيّة، وكان قليل الإلتفاتِ إلى مُراعاة الخلّق مُلازماً للصّماعِ والنّغماتِ الموسيقيّة صاحبَ كراماتِ وآياتِ.

سمعتُ من علماء العامَّة ومِمَّن لا حظُّ له في العلوم الحقيقيَّة يقول: انَّه

كان يعرف السيمياة، ويعضهم يزعم أنه مُتخيل، وكل ذلك خرافات وجهل بمقامات إخوان التجريد، بل هو وصل إلى غايات مقاماتهم. ولإخوان التجريد مقام يقدرون فيه على إيجاد أي صورة أرادوا، وإلى هذا المقام وصل أبو يزيد البسطامي والحسين بن منصور الحلاج وغيرهما من اخوان التجريد، وكنتُ مدَّة مؤمناً بهذا المقام حتى أعانني الله تعالى باليقين النام، ولولا أنه من الاسرار التي يجب كتمانها وإلا ذكرتُ من حاله شيئاً. وكان قدَّسَ الله تعالى روحة كثير الجولان والطوفان في البلدان شديد التشوَّق على تحصيل مشارك له في علومه ولم يحصل له.

قال في آخر المُطارحاتِ وهـو ذا قد بلغ سنّي إلى قـريب من ثلاثين سنة واكثر عُمـري في الأسفادِ والإستخبادِ والتَفحُص عن مشاركِ مطّلع على العلوم، ولم أجد من عنده خبرٌ عن العلوم الشريفة ولا من يؤمنُ بها. فَانظُر إلى قوله واكثر التعجُب من ذلك. وكان رحمهُ اللهُ تعـالى غاية في التجريد نهاية في رفض الدنيا، يحبُّ المقام بديادٍ بكرٍ، وفي بعض الأوقاتِ يُقيمُ بالشّام وفي بعض الأوقاتِ يُقيمُ بالشّام وفي بعض الروم.

وكان سبب قتله على ما بلغنا أنّه لمّا خرج من الروم إلى الشّام دخل إلى حلب وصاحبها يومئذ الملكُ الطاهر بن صلاح الدين يوسف صاحب مصر واليمن والشّام. وكان محبّاً للشيخ يمتقدُ فيه، وكان جمعٌ مِنَ العلماء بحلب يجتمعونَ به ويسمعون كلامة. وكان يصرحُ في البحوثِ بعقائد الحكماء ويناضلُ عنها ويُسَفَّهُ رأي مخالفيها ويناظرهم فيقطعهم في المجالس.

وانضم إلى ذلك ما كان يُظهره من العجائب بقوة روح القدس، فاجتمعت كلمتهم على تكفيره وقتله حسداً ونسبوا إليه العظائم وقالوا: إنَّه قد ادَّعى النَّبوَّة وهو بريء من ذلك. فالله تعالى حسيبُ الحُسَّادِ وحسبهم واحد والا منهم عظيم، وحَضُوا السلطان على قتله(ا) فامتنع فكاتبوا(2) والده صلاح الدين وقالوا

<sup>(</sup>١) أ: ح. ن.: الولاية عليه.

<sup>(2)</sup> أ: ح. ن. : إلى مصر.

في جملةِ ما قالـوا: إن بقي أَفْسَدَ اللدِّين، فكتب إليه يـامرهُ بقتله<sup>(۱)</sup>. ثم كتب إليه مرةً أخرى يأمرهُ بذلك، ويتهلَّدهُ بـاخذ حلب إن لم يقتلُه. ورأيتُ النـاس مختلفين في قَتْلِه، فزعم بعضهم أنَّه سُجِنَ ومُنِـعَ الطعـام وبعضهم منع نفسهُ حتى ماتَ، وبعضهم خُنِنَ بوترٍ، وبعضهم قُتَلَ بسيفٍ.

وقيل إنَّه حطَّ من القلعَةِ وأحرقَ، ورؤي رسول الله ﷺ في النوم يجمعُ عظامَهُ ويجعله في الثقوباتِ، وقيل في كيس. ويقول: هذه عظام شهاب الدين، والذي رأى النبي ﷺ، هو الشيخُ جمال الدين الجبلي رحمةُ الله عليه، وبلغني أنَّ بعض أصحابه كان يقول<sup>(2)</sup> أبو الفتوح رسولُ الله. وكان بينهُ وبين فخر الدين المارداني الساكن بماردين صداقةً واجتماعاتُ. وكان الفخرُ يقول لأصحابه: ما أذكى هذا الشاب وافصحَهُ، ولم أجد أحداً مثله في زماني، إلا أني أخشى عليه لكثرةِ تَهَوُّرِهِ واستهتارهِ وقلَّة تَحَفَّظه أن يكون ذلك سباً لهلاكِهِ.

قال: ولمَّا فارقنا من المشرقِ وتوجَّة إلى حلب وناظر بها الفقهاء ولم يجاره أحدٌ، فكثر تشنيعهم عليه، فاستحضره الملك الطاهرُ واستحضرَ الأكابرَ والفقهاء والفضلاء المُتَفَنَّةِ ليسمع ما يجري بينهم من المباحث، فتكلَّم معهم بكلام كثير وظهر أنَّ له فضلاً عظيماً وعلماً باهراً وحَسُنَ موقعه عند الطاهر وقرَّبهُ وصار مكيناً عندهُ مختصاً به.

فازداد تشنيعُ أولئك عليه وعملوا محاضرَ بكفرِهِ وسيَّروها إلى دمشق إلى صلاح الدين وقالوا: إنْ بقي أفسَدَ اعتقادَ الملكِ وإنْ أَطْلِقَ أَفْسَدَ أَيُّ ناحيةً سلك، وزادوا عليه أشياء كثيرةً، فبعثَ إلى الطَّاهر بخط القاضي الفاضل أنَّ هذا شهابُ الدين لا بُدُ من قتله، ولا سبيل إلى إطلاقه بوجه. ولمَّا تحقَّق شهابُ الدين الحالَ اختارَ أن يُترك في بيتٍ ويُعنع الطعامَ والشُراب إلى أن

<sup>(1)</sup> أ: ح. ن.: ولم يفتله.

<sup>(2)</sup> أ: ح. ن.: بمحة ذلك.

يلْقى الله عنزُ وجلٌ. فَقُمِلُ به ذلك ونَقِم الطاهـر عليهم بعد ذلـك والله أعلم بصحَّـة ذلك. والـذي وجدتُ أنَّ عمـرهُ نحو ستٍ وثــلاثين، وكــان عمـرهُ في بعض الرَّوايات ثماني وثلاثين سنةً، وقيل خمــين.

وكان معتدل القامة واللحية أحمر الوجه يُسافرُ كثيراً على قدمه. ولو حكينا ما بلغنا من كراماته لطال الكلام وكذب به بعض الجاهلين الغافلين وكان مقتله في آخرِ سنةٍ ستٍ وثمانين وخمسمائةٍ، وقيل ثمانٍ وثمانين وخمسمائةٍ هجرئةٍ. وكان شافعي المذهب عالماً بالفقه والحديثِ والأصول. وكان في غابة الذكاء.

وبلغني أنَّه سُئِلَ: عن فخر الدين الرَّازي فقال: ذهنه ليس بمحمود. وسُئِلَ فخر الدين عنه فقال: ذهنه يتوقَّدُ ذكاءً وفِطْنةً. وبلغني أنَّ الشيخ سُئِلَ: أَيَّما أفضل أنت أم أبو علي بن سينا؟ فقال: إمَّا أن نتساوى أو أكون أعظم منه في البحث، إلاَّ أنِي أزيدُ عليه بالكشفِ والذوقِ؛ وله مصنَّفاتُ كثيرةً وهذه فهرسة كتيه (أ).

وذَكَر لي بعضُ المعارفِ أنَّهُ عِندهُ، ولم اقف عليهِ والله أعلم بصحتِه، فهذا جملة ما وصل إلينا مِنْ مُصنَّفاته. وبلغنا من أسماء مؤلفاته، ويجوز أنْ يكونَ لهُ أشياءُ أخرى لم تَصلُ إلينا، وله أشعارٌ حسنة جيدةً تدلُ على جودةً طَبعِهِ في الأشعارِ العربية، وأمًا الفارسيةُ فلا يلينُ ذِكرُها ها هُنا. فهمًا قالهُ في العربيةِ:

لأنبوار نُبور الله في القلبِ أنبوارُ ولمّا خَضَرْنا للسبرُورِ بِمجلِس ودارَتُ علينا للمعارفِ قَهوةُ فلمّا شَرِبْناها بافواو فَهْبِنا وخاطبنا في سُكرِنا عِندَ صَحوِنا وكاشَفنا حتى رأيناهُ جَهْرةً

وللسَّرِ في سِرَّ المُحبِينَ آسرارُّ وحُفَّ بنا مِنْ عالمِ الغيبِ أسرارُ يطوفُ بها مِنْ جوهرِ العَقْل حَمَّارُ أضاء لنا بنها شموسٌ وأقمارُ قديم عليمٌ دائمٌ العفو جبَّارُ بابصادٍ صدقٍ لا تُواريبِ أَستارُ

وضعت قائمة الكتب ضمن فهارس الكتاب.

ولم تبق فيهـا بُعْـدُ ذلـكُ آثـارُ بــرژيتـنــا أني أنــا لَكُــمْ جــارُ

ووصَّالِكُمْ زيحانَهَا والرَّاحُ وإلى كمال جمالكم ترتاح يُغْمَلُ المحبُّةِ والهري فضَّماحُ وكسذا دمساء البسائحين تبساخ عنسذ الوُشساةِ المدْمَسِمُ الفضَّاحُ بجفائكم غير السوصال ضلائم فالصُّ عِنْدَ لِعَائِكُم بِرَيَاحُ لِلصُّب في خفض الجناح جُناحُ فيها لِمُشْكِل امرهم إيضاحُ وإلى لقاكسم طبرفه طماخ والبي لِنقبا بسواهُ منا تسرتباحُ في ضَويْهِ المشكاةُ والمِصْباحُ أُهِـلُ المحبُّةِ في الـظُّلام صبـاحُ ذئسه خبلال ليلشيبوب أسببا فسالهجر ليسل والوصسال ضبساخ رَقُ السُّسرابُ ورفَّستِ الأفداحُ مِن نسورهما المِشكاةُ والمصباحُ كتمنائهم فيمنا الغبرام وبناحنوا لسمًّا رأوا أنَّ السَّسماخ رباحُ فغدوا بها مستايسين وراحوا بسخسر وشسلة شويههم مسلاخ حتى دُعُوا فسأتساهُمُ المِفْسَاحُ أبدأ فكيل زمانهم افراح فَغِينَا بِهِ عَنَّا وَيَلْنَا مُسرادِنا سَجدنا سُجوداً حين قال تمتَّموا ولِبِهُ

ولبة أبدأ تحسن السكم الارواح وقبلوب ألهسل ودادكم تنشتساقيكم واخسرتا للعاشقين تحملوا بالير إن باحوا تُباحُ دماؤهُم واذا هُمُ كتَمسوا تحدثُثُ عَنهُمُ احسابسا ما الذي افسلأتُموهُ جُودوا على مُسكينِكُم بلقائِكم خفض الجناح لكم وليس عليكم وجَرَّتْ شواهِدُ السُّفام عليهم فسإلى دضساكم نَفْسُتُ مُسْسَالَتُ خسنت إلى مسلكويه الأرواخ فكأنما اجسامهم وتلوبهم هـذا الأنام هُمُ السطُّلام وإنَّما مَن باح بينُهم بذكر حينك عُودوا بنورِ الوصّل من غَسَق الدُّجي وتغنُّموا فالسوقتُ طابُ بقُسربكُم مَسَفُاهمُ فصفتُ قُلوبُهُمُ سِهِ لا ذنب للعُشساق ان غلب السهسوى سمحوا بأنفيهم وما بجلوا بها وذعماهم داعى الحقمائيق دعموة رُكبوا على سُفن الوف فُدموعهُمُ والله مسا طلبوا السوقسوف ببسابسه لا يُطربونَ بغيسر ذِكسِ حبيبهم إن لاح مِنْ أَفَقِ السوصال صباحُ فَتَهتَكُو لَمُا رَاوهُ وصاحوا حُجُب البقا فتهلاشتِ الأرواحُ في كسابها قَدْ دارتِ الأقداحُ لا خَمْرَةً قد داسها السفلاحُ غَرضِ النَّديم فنجمَ ذاكَ السرَّاحُ وعليه منها جلْمَةً ووشاحُ وله بناليكَ رنَّهةً ونساحُ يا صَاحِ لِينَ على المُعبُّ جُناحُ خَضُروا وقد خابَتْ شَواهِدُ رأيهم أنساهُمْ عَنْهُمْ وقَدْ كُشِفَتْ لَهُمْ قُمْ يا نديمُ إلى المسدام فهاتِها مِنْ كَرْمِ إكسرام بِدَنْ ديسانَة هي خَمسرةُ الحُبُّ القسديم ومُنتَهى هي أسكسرَتْ في الخُلْدِ آدم أوَّلًا وكذلك نوحٌ في السَّفينةِ أسكرت

### ولسة:

قسومٌ رَفَسدوا فَهُم نيسامٌ يسا قلبٌ ما يَنفعُ بالنَّصح كسلامٌ يبا قَلبُ

رعــدُهمُ فصراهُمُ ظــلام يــا قلبُ فـاصفَح عنهُمُ وقُـلُ سـلامُ يـا قَلْبُ

ولمًّا دُفِنَ بظاهِر حلب وجِدَ على قَبرِهِ مَكتوبٌ:

مكنونة قد براها الله مِن شَرَفِ فَردُها غِيرةً منه إلى العُسدَفِ ولي غَرْمُ الرَّحِيلِ مِنَ السدِّيارِ فِن السدِّيارِ فِن السدِّيارِ فِن السدِّيارِ فِي العُسوارِي فيانُ السُّورِي السيوارِ كِيانُ السيوارِ كِيانُ السيوارِ كِيانُ السيوارِ كِيانُ السيوارِ كِيانُ السيوارِ يَسِينَ السيوارِ وفوقَ الفرقيدِينِ بنيتُ داري وفوقَ الفرقيدينِ بنيتُ داري المناصِير في جواري الينين جاري إلى كم الجعرا التنيين جاري فيلا أدري يميني مِنْ يسساري يسيدي مِنْ يسساري يميني مِنْ يسساري يميني مِنْ يسساري يميني مِنْ يسساري يميني مِنْ يسساري

قد كان صاحبُ هذا القبرِ جوهرةً فَلَم يكُنْ يُصرف الأنامُ قيمتَهُ أَلَس يُحرف الأنامُ قيمتَهُ نريني أنَّ أسيسرَ فلا تسوحي ويني في السطلام رأيتُ ضوفاً ويأتي في السطلام رأيتُ ضوفاً ويأتي من الصُّنماء بسرق وكيف أكسونُ للدَّيدانِ طُغماً الرضى بالإقامةِ في في فلاةٍ إلى كُمْ آخلُ الحيات صَحبي إلى كُمْ آخلُ الحيات صَحبي إذا لاقبيتُ ذاك السَّفُوءَ أفنى ولي

مَنْ أَنْكُرَ مِذَهِبِ الهِـوى فَلْساتِي أَنْبِيهِ عَنِ الجِمْسِ وَعَنْ سَلَكِنِيهِ

خَلَفَتْ هباكلها بجرعاة الجنى محجوبة سفرتْ واسْفَرَ صُبْحُها وتَلَفَتْ نَحْوَ الدِّيارِ فشاهدتْ وتَلَفَتْ تُحدَّو الدِّيارِ فشاهدتْ وغَدتْ تُردَّدُ في الفضاء حنينها فكانها أضوتْ إضاءة بارق وقَفَتْ تُسَائِلهُ فَرَدُ جوابَها فَبَكَتْ بِعَيْنِ الحال، مَعْهَدَ عَهْدِهَا

أَفْنِتُ بَصْدَكُمْ هَلْ مِسْدَكُمْ خَبَسُرُ فَدْ كُنْتُ الْحَلَرُ أَنْ اشْقَى بِفُرْقَتِكُمْ المرءُ في كلَّ يوم يرتجي غَسَدَهُ الفَلْبُ يسامسلُ والأسالُ كساذبتُ

وقال:

خليليَ إِنَّ الْأَنْسُ فِي فرقةِ الأَنْسِ
تَعِيشُ بسلا مسوتٍ وتَبْفَى بسلا فنيُّ
وتَخْسِطُكَ الاسلاكُ فيمسا النينَّهُ
فسأنْتَ هو المَعْنَى وفيسكَ وجُسودُه ولسنة:

ولمسا وددنسا مساء مسذين نستنعى

أنبيب بمسا سَمِعْتُهُ مِنْ ذاتي مَنْ لَمْ يسلُقِ الهوى مِنَ الأمسواتِ

وصَبَتْ لِمَعْناها القديم تَسْوُقا وتجَرُدُتْ عَمًا اجدُ واخلَفا ربعاً عَفَا اطلالهُ فَتَمَسُرُفا فترومُ مُسرْتَفِ أَزَلوقَ المُسرِّقَى ثُمُ انْسَطُوى فكائنهُ ما الْسرَفا رُجْعُ الصَّدَى انْ لا سبيلَ إلى اللَّفا اسفاً على شَمْل مضى وتفرقا

طُسرْفِي وَدَمْعِي ضلا عَيْسٌ ولا أَنْسرُ فَقَسَدْ شَقِتُ بِها لَمْ يَنْفَسِع الحَسْفَرُ ودون ذلسك مخبسوة لسه الفَسْدَرُ والنَّفْسُ تلهسو وفي الايسام مُمْتَبَسرُ

فكُنْ أبداً ما عِشْتَ في حَضْرَةِ الفِدْسِ وَتُلْحَقُ بِالمعنى وتنـأى عَنِ الحسِ ويُشْرِقُ نـورٌ مِنْـكَ دائـرة الشَّمْسِ وفيك جميعُ الخَلْقِ والعَرْشِ والكُرْسِ

على ظمأ مِنَّا إلى موقفِ النَّجوي

مُفَّدُسَةً لا مِسْدَ فيها ولا عَلْوَى وَجَدْنا عليها مَنْ نُجِبُّ وَمَنْ نَهْوَى وَجَدْنا عليها مَنْ نُجِبُّ وَمَنْ نَهْوَى وَأَخْسِيا نُعْدوسَنا المعافدوى إلجَالالهِ السعافدوي

نَسَزَلْنَا على حَيٍّ كِسَرامٍ بِسَوتُهم ولاَحَتْ لِنَا نَازُ على البُّغْدِ أَضْرِمَتْ مَسِقَسَانِياً فَسَحَسِّنَانَيا وأَسْكَسَرُنَا مِسْنُ داحٍ

### وأظنها له:

وَكُولُ صُنِعَ وَكُولُ إِشْواقِ قَدْ لَسَعَتْ خَبُّةُ الهوى كبدي غَيرُ الحبيب الذي شَغُفْتُ بهِ

### وقال:

آيساتُ نُبسؤَةِ الهسوى بي ظَهَسرَتْ هذي كبدي إذا السُمساءُ انْفَطَرَتْ يا صاحِ لمَّا رآيَت شُهباً ظَهَرَتْ طِرْنا طرباً لشوقِها حين سَرَتْ

#### وقال:

أَفْسَمْتُ بصف وحُبِكُمْ في القِسلَمِ قَسَدُ أَمسزج حُبِكُم بِلَحْمِي ودَمَي

#### وقال:

وا اعْشُوْشَبِ الرُّبَى وَفَاحَ الشيخُ أو أَذْهـرتِ الـرُّهـرُ وهبُّتْ ريــخُ ولـــهُ:

بدا لك سِرُّ طال عنْكَ اهتِمامُـهُ وأنْتَ حجابُ القلب عَنْ سِر غيبهِ

أَبْكِي عَلَيْكُمْ بِدَمِعِ مُشْتِدَاقِ فلا طبيب للها ولا راقِ فأنه رُفْنَيتي وتِدْرِداقي

قَبِّلي كُتِمَتْ وفي زمساني اشْتَهَسَرَتْ شوقدًا وكواكِبُ الدُّمسوع انْتَشَرَتْ قَسَدُ احْسرقَتِ الفُلوبَ ثُمَّ اسْتَسَرتْ بسانَتْ وأضَاءَتْ وِنَسوَلُتْ ومَسرَتْ

مسا زلَّ إلى غيْسرِ هسواكُمُ فَسَدَمي قطعي صِلَتِي وفي وجـودي عـدمي

واثعنجرَتِ الشَّحْبُ ولاحَثْ بـوحُ إلَّا وصَــبَـثْ إلــى لِـقــاكَ الــرُوحُ

ولاح ضيساءً كُنْتُ أنْتَ ظِللهمهُ ولسولاك لم يُطْبَعْ عليه خسامه

#### لىه:

كلامي عُقارً عُنَّفُتْ ثمَّ روَّقَتْ ويعضُ كلام القائلينَ عَصيرُ العَلامِ القائلينَ عَصيرُ إِذَا برغَتْ يوماً بُزاةُ حواطِري صَفيرً

ومن لطائِف كلمته أشركنا الله تعالى في صالح دعواته:

مَنْ لم يبتهج بأعاجيب شُرَّادِقاتِ العِلميينَ، فهو من الغـافلين، ومنْ لم يذُقْ مـاثلـةَ ربُّ العـالمين فهــو مِنَ الخــاســرين، ومَنْ لم يتلذُّذْ بلــذُّة أشــمُـةِ أنــوارِ المُقرَّبين فهو مِنَ المحرومين<sup>(۱)</sup>.

وقال: إذا ضبطت نفسكَ عَنِ الاشتغال بالزائدِ على مُهمَّ بدنِك الضَّروري واستكمَلَتْ بالعلمِ، أتَيتَ على كثيرِ من الفضائِلِ. وعليكَ بالتَّسابيع والأورادِ، واقْطَعُ الخواطِر الرَّديثةَ. وأنفذ الخواطر الجيَّدة، والخواطـر الرَّديشة إذا قطعتـه أولًا نجوت منه وإلا تنادي بك إلى ما لا يلاثم.

وقال: أكثر الدعاء في أمر الآخرة واسأل الله تعالى ما يبقى معك أبـداً لا ما يزول.

وقال: لا تتكلم قبل الفكر، فكر مراراً ثمَّ قُل: فإن كنت بنطقك صابراً من الصالحين فيوشك أن تصير بالصّمت ملكاً من المقربين، وممًا ينسب إليه أعلى الله رتبته ولم أتحقق ذلك:

قــامت رقصت وصفَّقت واستمنعت كــانت خضعت لشـــاربهـــا ودعــت

لـ و تعلم داركم لمن قــ د جمعت والفهــوة لــ و نعلم من يشــربهــا وله أيده الله تعالى رتبته فارسية:

نــايـده همي نـــام شيـــدم خــودزا ارخود جون برون شدم بديدم خودرا یکجند بتقلید کرزیدم خودزا درخود بودم ازان ندیدم خودرا

إلى هنا تنتهي النسخة الموجودة بمكتبة برلين انظر المقدمة.

وقال: لا تعجب بشيء من حالاتك فإن الواهب غير متناهي القوَّة وعليك بقراءة القرآن كانَّه ما أنزل إلَّا في شانك فقط، واجمعٌ هـذه الخصـال في نفــك فتكون من المفلحين.

وقال: الصُّوفي هو الذي اجتمع فيه الملكات الشريفة والتَّصوف اصطلاح عن هذه.

وقال: كما قصرت قوى الخلائق من إيجادك قصرت عن إعطاء حقّ إرشادك بل هو الذي أعطى كل شيء خلقه ثمَّ هدى، قدرته أوجدتك، وكلمته أرشدتك لا تلعبنَّ بك اختلاف العبارات، فإنَّه إذا بُعثر ما في القبور واحضر البشر في عرصة الله تعالى يوم القيامة لعلَّ من كلَّ ألفٍ تسعمائة وتسع وتسعمون يبعثون من أجداثهم وهم قتلى من العبارات وذبائع سيوف الإشارات، وعليهم دماؤها وجروحها غفلوا عن المعاني فضيعوا العباني.

وقال: الحقيقة شمس واحدة لا يتعدد بتعدُّد مظاهرها من البروج، المدينـة واحدة، والدروب كثيرة والطرق عسيرة يسيرة.

وقال: إنَّ الرجل لا يصير أهـلاً للمعارف والمكـاشفات العـظيمة إلَّا بتعب عظيم.

وقال: وقد ظهر في زماننا جماعة يظنون دعابة المخيَّلة إذا استهزأت بهم مكاشفة تزيد بذلك الخيالات التي يجدها من يأكل الحشيش.

### وقال شعر:

قبل لأصحابي راوني ميّنناً لا ينظنوني بناني ميت أنا عصفور وهنذا قنصي وأنا اليوم أنا حي منلا

فبكوني إذا رأوني حيزنا ليس ذا الممينت والله أنا طرت عنه وعليً رهنا، وأرى الله عيسانا بهنا لترون(١ الحقُّ حفًّا بسِّنا

فجادلنا السَّاقي بصهباء قرقف على موضع الأسرار قلت لها قفي فيظهر جلاسي على سرَّي الخفي شربنا على روض الربيع المهفهف فلما شربناها ودبُّ دبيبُها مخافة أن يسلطو عليُّ شعاعها وقال:

حتى تسمى داحة الأرواح بالليل يغنيك عن المصاح تسرتساح أرواحُ العبساد لِسوجههسا لا تسطلب المصبساح إنَّ لقساءهسا

وقال: أوَّلُ الشروعِ في الحكمة الانسلاخ عن الـدُّنيا، وأوسطه مشاهـدة الأنوار الإلهيَّة وآخره لا ُنهاية له.

وقال عقيب ذكر المقولات: أنظر كيف انتقلت الحكمة من النظر في أمور الروحانيَّات ومعرفة الطُّرائق إلى مشاهدتها وسلم الخلع بالعلوم العميفة التي تشهد بصحتها الأمم الفاضلة، وعليها كان مدار الحكمة واعتماد الحكماء إلى ما فعل شيعة المشائين من الاختصار على أمور تشبه مقولة متى والجد، بحيث صارت التي هي بالحقيقة حكمة، وكان عليها السير وشهود أنوار الملكوت متقطعة لا يعرفها المتسبون إلى الحكمة في هذه الأزمنة وإني لأعلم يا اخواني أنّه إذا نادى منادي الحقّ بظهور الحقائق تنطمس هذه الأقاويل الناقضة الشَّاغلة وإن بقيت تبقى في المواقف الجدلية في رياضات المبتدئين. وتعود الحكمة الرئيسة فإن صاحب الزَّورة ذات الألق إذا أنذر صدق وإذا وعد

وقـال بعد قـوله: بين السُّـواد والبياض أنـواع غير متنـاهية فمـثـل هـذه هـو سيُّئاتُ، وقعـوا فيهـا لتضييع طــرائق الحكمـاء الاقــدمين من السلوك وعلوم

 <sup>(1)</sup> وكذاء في وأء. ولعله أثبت النون لضرورة الوزن.

المشاهنة لأنوار الملكوت وأسرار الخلع والتجريد ودوام الانصباب إلى مطالعة جلال الحقّ. فلمَّا تركوا سلَّط الله عليهم هذه الهوسات. أما تراها كيف تقسي القلب وتضيَّع الوقت وتشوَّش الفكرة، وليس فيها طائل، بل يجوز النظر فيها لتشحيذ الطَّبع في أوائل أمر السالك ليرتقي إلى أهليَّة العلوم الخفيَّة، أمَّا الاقتصار عليها فهو جهلُ وخسارة، وإن لم تصدَّقني ففكر في رموز الاقدمين، وتامَّل كتب أفلاطُن وهرمس لتعلم أنَّ لهم علوماً أشرف من مقولة متى والملك.

وقال بعد أن ذكر عرض الأفلاك في الحركاتِ على رأي المشاتين: وأمّا أنت إن أردت أن تكون عالماً إلّهياً من دون أن تتعب وتواظب على الأمور المقرّبة إلى القدس فقد حدثت نفسك بالمُمتنع أو شبيه المُمتنع، والنّاس يجتهدون في طلب باطل غاية الاجتهاد وأيضاً رهابون الأمم وزهادهم قد يرتكبون الأمور الشّاقة ويتركبون المألوفات لا لغرض شريف، بل لمطالب خسيسة، فقبيح لطالب الحكمة أن لا يجتهد ولا يطلّب البطرق فإن طلبت واجتهدت لا تلبث زماناً طويلاً إلا وتأتيك البارقة النّورانية وسترتقي إلى السكينة الإلّهيَّة الثابتة فما فوقها إنه كان لك مرشدً. وإن لم يتيسر الارتقاء إلى الملكة الطامسة، فلا أقل من ملكة البروق.

وقال: لا تحدِّثْ نفسك إن كنت آمراً ذا جدِ بأن تتكي على سرير الطَّبع راضياً برغد عيشه في هذه الحرية القدرة وتمدُّ رَجليك وتقول: قد أحطت من العلوم الحقيقيَّة بشطرها ولنفسي عليَّ حقَّ كيف وقد فنزت قصب السَّبق على إخواني، إنَّ هذه خطرةً ما أفلح من دام عليها قط.

وقـال: كلَّ هـذه العلوم صفير صفيـر يستيقـظك من رقـدة الضافلين، وما خلقت لتنخمس في مهلك التيـه يـا مسكين وانـزعـج بقـوَّة وارفض اعـداء الله تعالى فيك، واصعد إلى الطّامسين لعلّك ترى ربك بالمرصاد.

وقال: وليكن يومك خيراً من أمسك ولو بقليل ، وإلاّ فأنت من الخاسرينَ، روّح سرك بترك ما ثقلت عليك تبعاته، اذكر موتك وقدومك على الله عزّ وجلّ في كل يوم مراراً. احفظ النَّاموس يحفظك، لا تؤخر إلى غدٍ شغل يومك فإنَّ كلُّ يوم ِ آتٍ بمشاغله، ولعلَّك لن تلحقه...

وقال: كُنْ ذا عزيمة فإن عزائم الرجال تحرُّك الأسباب.

وقال: وبباب الحق قـوم لا تشغلهم صدمات الأسباب، ولا يجزعون من البلاء، فإن البلاء صراط الله به عبرت قوافل الرَّجال ولو سلكته لوجدت عليه آثارهم وتعرَّفت منه أخبارهم، فكل أرض لم يصبها صيبٌ من المصائب أبت أن تنبت نبت النجاح.

وقال: نعم الرَّفيقان الجوع والسُّهـر، يضعفان أعـداء الله من القوى بعقـر مطاياها، وتعد المستشرف لسناء الإشراق، الفقر سوط الله به سـاق الصَّديقين إلى فواضل الدَّرجات.

وقال: يا من كُلِّف بالنطق المبين صبىراً على ما أُمرت به، أقم الـذكر فلن يصدك عنه أحد، وسيهلك الله الكافرين بغتةً، إن الله تمالى هو القـائم على النفوس يستوفي الحقوق للعباد.

وقال: لكل قهوة سكارى، ولكل بحر مغرقون، كم بين صائرٍ في الظلمات زحزح عن نور الشمس، وبين حائر أغرقه نورها في قربها الأقرب.

وقال: أن تعبد الله تعالى حباً خيرً من أن تعبدهُ خوفاً، فإن التعبد بالتخويف دين اللئام.

وقال: إعمل لنفسك فلقد ذلُّ من أحوج إلى الشفيع.

وقال: نقُش مَداركك أيها الإنسان بأفضل ما يمكن ونزهها عن خبيشات الأمور فإن قيم المواد تصورها.

وقـال: لا تترك الفكـرة الخبيثة تسـري كالسُّم، إصـرفها وهي ضعيفـة لئلاً تستضعفـك قوتهـا، أدرك صغار الأمـور قبل أن يـدركك كبــارهـا. إســـلك أيُّهــا الفكور بقلب يقطانٍ وقف موقف التَّمطيم وانت من النور زيَّان. اغتنموا قُدرتكم الزَّائلة.

وقال: فيا من أضل أقرب الأشياء منه ما أبعدك من أبعدها. أطلب بارىء الكل في الغرب الأقرب وإن كان في العلو الأعلى قهراً وشرفاً أمر الله تعالى لا يتعطّل بما توانيت أيها المتخلّف، ولكنك تبقى عرّياً عن الفضائل مُدّ عينيك مداً وأبسط إبساطاً واترك الشَّاغلات من بنات الظّلمة لترى القيُّوم قائماً بالقهر على رأس الوجود كله بالمرصاد. لقد غنى الحبيب فأين الواجدون هذه برزة النور، والقوم في ملعب العشق يلعبون، لا تبائس بنقار الهمج، ولا تبع هيبة الصمت بالوسط من الكلام.

وقال: لا تترك حامل السَّيف الجاهلي أن يدنو، ولا المرأة المستهونة الملقية الجسد في الطرائق أن تتشبّث بذيله، وطوائف من النيران التي قلَّ ضوؤها وكثُر دخانها طفقت تنطفىء لهبوب ربح زعزع . إنَّ عبدة البطن والفرج في الدَّارين لعنوا لعناً يقطع أدبارهم وينوردهم إلى سوء البرازخ المشحون بالعذاب.

وقـال: العقل نــور الله ولا يهتدي إلى النــور غير النــور، لا تــظهــر صــورةً فردانيَّةً إلَّا في مرآةٍ فردانيَّة، النَّفس مرآة الله تعــالى، ومرآة الله لا تشبههــا مرآة الاجـــام، إذا انحلُّ التركيب رجع الواحد إلى الوحيد.

وقال: إصرف الفكرة إلى الآثار واعرف الله تعالى بأعاجيب آياته بشواهد بينة الحضور فإن الفكرة لا تتسلط على إله الأرباب.

وقال: إذكري أيتها المدينة الفاضلة ربك بأصواتك المتجامعة والصَّياح والتفخيم والتُعظيم، ما أبهاك يما مدينة لحني بذكر الله تعالى أسواقها ومشاريعها ومسلكها وبيوتها وسطوحها عند بلوغ رأس النيرات إلى مراسم التَّسبح. وكبري تكبيراً جهرياً تهزم جنود الشيطان، وتقهر عبدة الطاغوت، وترعد خبشات النَّفوس وتهز النفوس ويحرِّك الأشباح الصَّيحة الجهورية بالتَّسبيح فريضة في كتاب الله المسطور بالبيان.

وقال: لولا إراعة المبطلين نطقت الفطرة بشـواهد الإيمــان، ادفعوا سمــومَ الحادثات بحميًا الأزل، إذا رضي صاحب اليد العليا خسرت الوشاةُ.

وقى النه الله بالرَّصد إذا توغلت في الهوى علمك الهوى كيف تكون كتاب الله مشهوراً يراه الغافلون ويرأه العاقلون، ما شُكِر الرَّبُ بافضل من الصَّبر، ولا أرضاه كالرَّضى (الان).

# 126ــ الإمام العلامة فخر الدين محمد بن الخطيب الرَّازي<sup>(3)</sup> رضي الله عنه

إمام زمانه، وفاضل أيَّامه، صاحب التصانيف المعظَّمة والمؤلفات المفخَّمة في أكثر العلوم. بلغ رحمه الله تعالى في البحث والجدل والقبل والقال مبلغاً عظيماً. ولم يكن في عصره أحد يدانيه في البحث، وكان خاطره قوياً وذهنه جلياً، كثير الفكر والنظر، وكان لمجلسه جلالةً وعظمةً، وكان يتعاظم حتىً على الملوك.

وكسان إذا جلس للدُّرس جلس قريبساً منه الليثي والمصسري والشُّهساب النيسابوري<sup>(٩)</sup> وغيرهم من التلاميذ الكبار وسائر الخلق على قدر مراتبهم، وكان يتكلم مع الكبار وهم يبحثون مع غيرهم.

وله مصنّفات في أكثر العلوم إلا أنَّه لا يذكر في زمرة الحكماء المحققين، ولا يعد في الرَّعيل الأوَّل من المدققين، أورد على الحكماء شكوكاً كثيرة وسيّبها وما قَدرَ على التَّخلص منها، وبعضهم زاد عليها أيضاً؛ ووجه صعوبة حلّها عدم فهمهم مقاصد الحكماء الأقدمين. وبناء البحوث على تقرير قواعد

هنا آخر النسخة ب.

 <sup>(2)</sup> نقلت قائمة كتب السهروردي إلى آخر الكتاب مع الفهارس وهي لم ترد في النسخة (ب).

<sup>(3)</sup> القفطي، ص: 291، أصيبعة، ص: 462.

<sup>(4) -</sup> أ: ح، ن. : السهروردي.

المشائين التي هي هند حكماء الكشف والـذُوق متنزلـزلـة الأركـان، واهيـة البنيان، وإلاّ فإذا ظفر الإنسان بـالأصول الصَّحيحـة من جهة الـذُوق علم وجه حلّها بأقرب سعي.

ولا تثبت أمثال تلك الشَّبهات إلا في النَّفوس العامية الكدرة التي لم تستعد للفيض القدسيِّ ولم تتهيًا لنزول النور الإلهي الذي ينشرح به الصدر ويحيا به القلب، ومن ذلك النَّور تتحلُّ الشَّبهات وتزول الشكوك وتحصل الحقائق والمعارف، وإلاّ فمُحال أن يحصل اليقين العلمي بمجرد المطالعة لتلك المؤلفات، وترديد النَّظر في تلك المصنَّفات من غير تجريد وإخلاص إلى المنهج القوي والسلوك الحسن إلى الصَّراط المستقيم، وعلامة البعد عن الله تعالى وملائكته ولطائف ملكوته ثبوت تلك الهذيانات في القلوب ورسوخ تلك الشبهات في الصدور.

وبالجملة فالرَّجل لم يحسِّل شيئاً من سرائر الحكماء المتألفين، ولم ينل مكنون علوم العلماء الأقدمين بل اشتغل طول عمره بجمع أقاويل الناس وتفريعها وتهذيبها وايضاحها وإيجازها مرة وبسطها أخرى، والتصرف فيها بالعبارات والتَّغيرات من ورقة إلى ورقة ومن مسودة إلى أخرى طلباً للجاه الوهمي ومحبة للتروس الخيالي من غير أن يظفر من الحكمة بطائل أو يرجع البحث إلى حاصل.

وأعجب أحوال هذا الرَّجل أنَّ صنَّف في الحكمة كُتباً كثيرة تـوهم أنَّه من الحكماء المبرَّزين الَّذين وصلوا إلى غايات المراتب ونهـايات المـطالب، ولم يبلغ مرتبة أقلهم.

ثم رجع وتبصَّر مـذهب أبي الحسن الأشعري المتكلم الـذي لا يعرف أيً طرفيه أطول لأنَّه كان خالياً عن الحكمتين البحثيَّة والذُّوقيَّة، ولا يصرف ترتيب حدٍ ولا يقيم برهـاناً بـل هو شيخ مسكين متحيَّرُ في مـذاهبه الجـاهليَّة، التي يخبط فيها خبط عشواء. واعلم أنه وإن لم يظفر بالحكمة على جليتها إلا أنه كان رحمه الله تعالى شديد الإستعداد قوي النفس في استخراج اللطائف والفوائد من كلام الحكماء إلا أن عيبه عدم التجرد والسلوك. لكن يحصل فراغه القلب، وهذا أمر لا ينال إلا بهذا، فلا جرم، لم يترق إلى مقاماتهم ولم يقف على أسرارهم، وبعض شبهه صحيحة إلا أنه في الأخير يعجز عن إتمامها لعدم الاصل الذي يبنى عليه البحث.

وسافر في طلب العلم إلى خراسان وإلى مراغة وانشغل بها على مجد الدين الجبلي مدة حتى حصل لنفسه استقلال التحصيل والفكر بنفسه، ثم سافر إلى خدمة السلطان غياث الدين وأخيه شهاب الدين، وكانا ملكين في بلاد الغور، وأكثر تلك النواحي كرامية مجسمة فحظي عند غياث الدين وكان بواسطة صحبة فخر الدين، ارتفع قليلاً عن مذاهب الكرامية.

واتفق أن فخر الدين وعظ هناك يوماً وتكلم بشيء ينافي مذاهبهم، فهمُوا به فهرب واستجار بالسلطان، فتحيُّل على تخليصه، ثم رحل من هناك إلى غزنة وأقام يدرس في بعض المساجد مدة حتى اتصل بعلاء الدين تكش خوارزم شاه، وصار معلَّماً لولده محمَّد حتى أفضى الملك إلى محمَّد، فصار له الجاه العريض والمال الكثير حتى أنَّه كان يغلظ عليه في بعض الأوقات ويحتمله.

ثم رحل إلى هراة وبنى له السلطان هناك مدرسة وكان يُدَرُس بها إلى أن توفي رحمه الله تعالى في سنة ست وستماية هجرية وكان عمره يـومند ثـلاثاً وستين سنة، ودفن في أسفل الجبل بهراة وأوصى أن يـدفن ليـلاً خـوفـاً من العامة.

وكان نسبه يرجع إلى أبي بكر الصَّدِّيق رضي الله عنيه وتوفي، وأسباب الله عند كاملة من مال وينين وغلماني وجواد، وأعتى بعضهم، أوكلهم عند الموت، واعطى كل واحد شيئاً. وكان أبو بكر أكبر أولاده وهو الذي ورث منصبه في التَّدريس والوعظ.

وكان رحمه الله تعالى على ما بلغنا كثير الأكبل والمباضعة محباً للجاه، وكانت أخلاقه شرسة يؤذي بها المحصلين إذا بحثوا عنده وهو الذي يقول في وصف أخلاقه:

أشكو إلى الله من خلق يخيّـرني ويمحق النّـور من عقلي ومن ديني حسرارة في مسزاج القلب محكمـة تبدو فتنمـو فتغـويني فـتسرديني

ويُروى: أنه دخل عليه بعض أصحابه يوماً فوجده باكياً حزيناً فساله عن ذلك. فقال: كنت أعتقد في بعض المسائل إعتقاداً منذ مدَّة، وأزعم أنَّ ذلك همو الصَّواب، وأن ما عداه خطاً حتَّى وقع إليَّ كلام بعض المحصَّلين فيها فرأيت أنَّ اعتقادي كان باطلًا في هذه المدة، مما يؤمنني أن تكون جميع علومي بهذه الصَّفة.

وقبال: كُلَّ علم يحصل بمجوَّد البحث والجدال من غير سلوك قدسي وتجرَّد، وفي هذا حُكمه ولا يمكن حصول اليقين بمجرَّد الاقتصار عليه، وحصول اليقين والطمأنينة للنَّفس إنَّما تكون بالكشف والذَّوق.

فعليك يا أخي بالمسارعة للتُجرد والإخلاص إلى ذلك السبيل. وكان أكثر عمره مشغولاً بكتبه للتُصانيف في علوم لا يعرف حقائقها، ويشهد بصحة هذه القضيَّة تصنيفه للسَّرِّ المكتوم في السَّحر والطلسمات والنَّيرنجات ويعض خواص الفلك.

وأنا أجزم بأنَّه كان خاليـاً من صرائـر هذه العلوم. وأكثـر الشَّبه التي أوردهـا على الحكماء لأبي البركات اليهودي، ومن تصرُّفات ذهنه.

وهذا الذي ذكرناه من حقيقة أحوالـه ليس غرضنا القدح بـل غرضنا تيقّن طريق الحقّ فإنَّـه وراء مـا اشتغـل بـه هـو وأمثـالـه من الخـاثفين في الـدُّنيـا المقتصرين على البحث الصَّرف، ومن كلامه الجيِّد قوله: والله أنني أتأسف في الفوات عن الإشتغال بـالعلم في وقت الأكل'' والـزُمـان عـزيـز، ولـه أشعـار بالعربية ليست بتلك الجيّدة، منها:

> نهسايسة أقسدام العفسول عقسال وأرواحنسا في غفلةٍ من جسسومنسا ولم نستفد من بحثنا طول عمرنا وكم قسد رأينسا من رجسال ودولسةٍ وكم من جبال قد علا شرفاتها

واكثر سعي العبالمين ضلالً وحساصل دنسيانا أذى ووسالً سوى أنَّ جمعنا فيه قيل وقسال فسادوا جميعاً مسرعين وزالوا رجالً فوالوا والجبال جبالً

ولىيە:

لما سبقت في المكرمات رجالها لما استحفرت نقصانها وكمالها ولا أنسوقًى سسوها وأخسالها ومستيقن تسرحالها وانحسلالها وتستعظم الأفلاك طسراً وصالها فلو قنعت نفسي بميسور بلغة ولو كانت الدُّنيا مناسبةً لها ولا أرمق الدُّنيا بعين كرامة وذاك لاَّني عارف بفنائها اروم أموراً يصغر الدُّهرُ عندها

,لــه

وفي التُسراب تسوارى هسذه الجُثثُ الله أعملم مسا في خلقسه عبيثُ أرواحنا ليس تندي أين منذهبها كسون يسرى وفسساد يستسعمه

ولـهُ من غرائب الكتب تفسير سـورة البقـرة على الـوجـه العقلي لا النَّقلي وشـرحُ نهج البلاغة غيرُ تام، والملل والنَّحل، ومنتخب كتاب تنكلوشـا، والله أعلم. ومن هنا زيادات غير كلام مؤلف الكتاب؟.

<sup>(</sup>۱) أ: ح. ن.: فإن الوقت.

 <sup>(2)</sup> الأصلام الآية فيما بعد أسماء وتراجم قد وردت في النسخة أ من المخطوط وهي ليست ضمن المخطوط الأصلى للمؤلف، ومن إضافة الناميغ نفسه.

# 127 ـ أفضل الدين محمد المرقى المعروف بالقاشي

كان حكيماً، انقطع آخر عمره بقرية من قرى قاشان، وتـوفي بها قـريباً من سنة عشر وستمائة.

# 128 ـ أفضل الدين البامياني

(1) حكيماً مبرزاً خصوصاً في الرَّياضي، توفي سنة بضع وعشرين وسِتَّمائةٍ.

# 129 ـ تاج الدين الأرموني

(2) فـاضـلاً متبحـراً، جمع بين الشريعة والفلسفة، سمعت من مسلك السّادة والعلماء شرف الـدين، أنّه لما شرع في الحكمة كان من جملة محفوظاته أربعون الف بيتٍ من شعر العرب، وله شعر جزل حسن.

فمن جملته ما أنشدني السُّيد المعظم رواية عنه رحمه الله تعالى:

على كسل جيسدٍ للمنسون سمسات وقسد طال عمسر الأولين فمساتسوا صوابح حتفي والمنسايا رواصد وميسدانها السدُّنيا ونحن كسرات

وكان حسن المنظر، يتكبّر على أهل الدُنيا، كثير التّواضع للفقراء، حجّ في آخر عمره، وتوفي ببغداد سنة أربع وخمسين وستَمائة، وكان له من العمر مائة سنة، وواحد وعشرون سنةً سمعت ذلك من بعض تلامذته الثّقات، وكان يتغذى كلَّ يوم مرَّة واحدة بعد الظهر.

# 130 ـ كمال الدين بن يونس

كان رجلًا عالماً متبحراً في أكثر الفنون، ولم يصنُّف كتاباً، توفي سنة بضع وثلاثين وستَّمائة بالموصل.

<sup>(1)</sup> و(2) كان: زيادة يقتضيها السياق. (المحقِّق).

# 131 ـ مولانا نصير الدين محمد الطُّوسيُّ

وكان رجلاً فاضلاً متبحّراً في أكثر العلوم خصوصاً في الرياضي، صنّف كتباً كثيراً في أقسام الحكمة، وبنى الرّصد بمراغة بمعاونة جماعة من الفضلاء، منهم: مؤيد الدين العرضي، وهو رجل عالم بالرّياضي، وفخر الدين الأخلاطي، وكان الغالب عليه الطب، ونجم الدين القزويني والغالب عليه المنطق، وفخر الدين المراغي، ومحيى الدين المعري، والغالب عليهما الرياضي.

فكان مولد نصير الدين رحمه الله تعالى بطوس سنة سبع وتسعين وخمسمائة، وانتقل إلى نيسابور، واشتغل على فريد الدين داماد، وقطب الدين المصري تلميذ الإمام فخر الدين.

وانتقل منها إلى بلاد الملحد، وخدم علاء الدين بن مسلمان، وكان له ثمة فراغ فاشتغل بتصنيف شرح الإشارات وتهذيب المجسطي، وفي سنة ثلاث وخمسين وستمائة فتح المغول القلاع، وحظي عند المغول وأمر بالرصد وتوفي في سابع عشر ذي الحجة سنة اثنتين وسبعين وستمائة ودفن بمشهد موسى بن جعفر عليهما وعلى آبائهما السلام من ظاهر بغداد.

# 132 ـ كمال الدين عبد الخالق المعروف بابن الداعي

كان يهودياً، حكيماً شاعراً عالماً باجزاء الطب، اقام مدة في خدمة صاحب مازكرد، ثم انتقل إلى خدمة هولاكو ملك التاتار ثم اشخص إلى خدمة مان ملكهم الكبير المقيم ببلاد الخطا، وتوفى بها ومن شعره، قوله:

ضوء العلوم ونور الفكر يصدعني كأنني بسواد الحظَّ ملتطمُ حواء كل دجئ حظِّي وآدمُهُ كأنما خلقت من حظِّي الظَّلمُ

# الحكماء قبلظهور الإسلام

#### Escalepius

8 - أسقلبيوس: إله الطب اليوناني القديم

أول من أظهر مهنة الطب والعلاج. وجله في إليافة هوميروس إنه طبيب عاش قبل حروب طراودة. وفي الأساطير اليونائية فهو ابن أبولو، برع في الطب ونسغ فيه ثم قتله الإله زيوس بصاعقة لأنه أحيا أحمد الموتى. وبعدا الاعتقاد باسقلبوس وتعاليمه في العلب منذ القرن الحاسس قبيل الميلاد حيث أقيمت له المعابد والطقوس الحاسة. وتصوّره النهائيل وجلًا بمسكاً بعصاه التي تتسلقها الحية، ومن هنا صارت الحية ومزاً للطب فيا بعد.

### Empedocles

9 ـ أنباذوقلس: \$49 - 435 ق.م.

فيلسوف يوناني من أجرجتون بصقلية. قبال إن العالم مكوّن من أربعة عناصر هي: الماء والهواء والنار والتراب، ولكل منها كيفية خاصة، فالحبار للنار. والببارد للهواء. والرطب للهاء. واليابس للتراب. وهي كيفيات لا يتحول بعضها الى بعض، وتجتمع المناصر وتفترق بفعل قوتين يسميها الإلفة والنفور فىالإلفة تضم الـفرات المتشابهة والنفور بفصلها.

10 \_ فيئافورس: 582 - 507 ق.م.

فلسوف بوماني ولد في مدينة سلموس. أسس جماعة دينية تؤمن بتناسخ الأرواح وضرورة الحياة المطهرة من الشهوة ورأى أن جوهر الأشياء هو العدد وله نظرية هندسية تعرف باسمه. ويرى أن الغابة من تعليم الرياضهات والموسيقى هي بلوغ الانسجام بين الروح والجسد. من كبار فلاسفة اليونان نبغ في القرن الخامس قبل الميلاد، ولد سنة 469 ق.م.، توفي سنة 396 ق.م. إنسم عصره بصراع الفلاسفة وضوضاء السفسطائية، وكان سقراط الدُّ أعدائهم حتى أوقعوا به وسجن وعذَّب طيلة حياته.

وكان سقراط من تلاميذ فيثاغورس واقتصر على العلوم الإتمية من الفلسفة وعارض اليونانيين في عبادة الأصنام وقابسل رؤساءهم بسالحجج والأدلَّـة فأشاروا عليه العسامة ثم قتلوه.

قيل إن سقراط لم يؤلف كتاباً قط، فكانت فلسفته مبشوثة في محاوراته ومحاضراته، وكان خبر تلاميذه أفلاطون وهو الذي نقل مذهبه وطؤره. ومن محاوراته يتفسح إبجانـه بوجود الله ويثبت ذلك بالبراهين المطبيعية والشاريخية، وكمان قوي الحجمة وله أسلوب خاص في الجدال والإفناع.

(دائرة المعارف ج 5 ص 180 - 196)

12 ـ افلاطون: (427 - 347 ق.م.)

أشهر فلاسفة الأقدمين من اليونانيين. ولد في جزيرة أميين سنة 330 ق.م. وتوفي سنة 247 ق.م.

وفلسفة أفلاطون هي فلسفة أستافه سقراط، إلا أنه بما اكتسب من العلوم الكونية القاها على الناس في ثبوت جديد ثم أضاف إليهما أفكاره الخماصة المكتسبة فجاءت أكمل فلسفة هرفها الناس. وعرف بسمو العقل ويُعد النظر في عوائد الألم وأخمالاقها. وهو طبيب حافق وله العديد من الكتب في الفلسفة والطبيعة والطب.

(دائرة المعارف ج 1 ص 418)

13 ـ ارسطو (384 - 322 ق.م.) Aristotle

أشهر فلاسفة اليونان الاقدمين. ولد في أسطاغيرا/مقدونيا سنة 384 ق.م. وتوفي سنة 322 ق.م. وتوفي سنة 322 ق.م. تعاطى في بدايته صناعة الطب طلباً للميش وألف فيه كتاباً اسمه الصحة والمرض. ثم شخص الى أثينا في عصر ازدهار الفلسفة وكان شيخها إذ ذاك أفلاطون، فألحق به نحواً من عشرين سنة ثم اعتزله فجأة فكان ذلك مسوفاً لأعداته للطمن عليه والنيل منه، وزاد مطاعتهم شبهاً بالحق. إن فلسفته تباين فلسفة أستاذه من كل وجهة وتنفضها حتى يخيل للناظر أن أرسطو تعمد نقض فلسفة أستاذه لغرض في نفسه.

ذلك أن فلسفة أفلاطون مبناها التصورات وسناهما الأفكار والتأملات فهو فيلسوف عقلي خبالي بحت. أما فلسفة أرسطو فاساسها المشاهدات والمحسوسات، وقـواعدهـا التجـارب والمقارنـات فهو فيلسـوف حـبي صرف. ويلفّب بللملم الأول لأنـه أول من وضع التعاليم المنطقية ولـه كتب هديـدة في الإقيات والـطبيعيات. وأرسطو أول من برهن عل وجوده تعالى بنظرية الحركة في كتابه واثولوجياه.

ومن أقواله:

الفرق بين العالم والجاهل كالفرق بين الحي والميت.

الأمل حلم اليقظان.

لنحفظ حب سقراط وأفلاطون ولكن لنحب الحقيقة أكثر منها.

(دائرة المعارف ج 1 ص 164 - 165)

# 14 \_ انكساغوراسي: (500 - 428 ق.م.)

حقق نتائج في وصف أساس على الظواهر الجدوية وتفسير الكسوف والحسوف تفسيراً علمياً صحيحاً. وأدرك أن القمر يستمد نوره من الشمس. وقال بتطوّر الحياة الحيوانية والبشرية مما أظهره فيها بعد كوبرنيق وداروين، ووصف الشمس بأنها كتلة من الحجارة المحترقة، (وكانت الشمس لا تزال تعتبر إلهاً من الألهة). لذا نقم عليه الأثينيون وكثر خصومه واتهم بالإلحاد وهرب من مدينته.

#### 15 ـ ئاوفرسطس: 372 - 287 ق.م.

فيلسوف يوناني خلف أستاذه أرسطو في ترغم المشائين. وازدهـرت المشائية على بديه وكان صديقاً لفيلب الثاني المقدوني وليطليمـوس الأول. وكتب في موضـوعات كثيرة أعصها النبات، وله كتاب شخصيات رسم فيه شخصيات من أنماط مختلفة صوّر سا معاصريه.

# 18 ـ ديمقراطيس: 460 - 370 ق.م.

وغابة الحياة عنده هي السعادة، متحققة بالسكينة النفسية.

# 19 ـ برقليس/بركليس: 495 - 429 ق.م.

زعيم وفيلسوف إغريقي. عرف باتساع أفقه وذكائه. كان هدف أن يجمل أثينا زعيمه الحضارة الاغريقية، وقوة سياسية كبرى. وتحت قيادته شهدت أثينا أزهى عصورها. وأقيم فيها أروع المنشآت وأجمل التياثيل ويلفت نظامها الديمقراطية أقصى مداها.

# 25 - الاسكندر الافروديسي:

ولىد وعاش في أفروديسيا بآسيا الصغرى أواخر القرن الثاني وأواثل القرن الشالث الميلادي.

هو الفيلسوف اليوناني الذي كان عائشاً بعد الاسكندر الأكبر في أيام توزَّع ملكه بين قواده. كان متفناً للعلوم متجراً فيها وكان له مجلس عام يدرس فيه الحكمة. وقد فسر معظم كتب أرسطو تفاسير مفيدة وبينه وبين جالينوس الطبيب مناظرات ومجادلات وله العديد من المصنفات منها: تفسير كتب قاطيفورياس لأرسطو وباريمينياس وأنالوطيقا وطويها.

# 28 ـ ديوجانس الناسك: 412 - 322 ق.م.

فيلسوف يوناني من الكلبيين. عاش في أثينا داعياً الى البساطة، ويروى عنه أنه كـان يجـوب الطرقـات نهاراً حامـلاً مصباحـاً ليبحث في ضوئـه عن «الانسان» أي الانســان الذي تتمثل فيه الفضائل البشرية الصحيحة.

## 29 - ابقراط:

ولد بمدينة كور .

كان الطب قبل أبقراط ضرب من الشعونة والطفوس والخرافات. وأكبر فضل لابقراط ـ وخلفائه ـ أنهم حرروا الطب من الدين والفلسفة.

من أشهر أقواله:

«العلم كبير ولكن الوقت يمر مرّ السحاب».

والنظريات الفلسفية لا شبأن لهما بـالـطب والعـلاج يجب أن يقـوم عـل شـــدة الملاحظة.

وهو صاحب نظرية الأخلاط الأربعة: وإن البدن يتكوّن من أربعة أخلاط هي الدم والبلغم والصفراء والسوداء وإن الانسان يستمتع بالصحة الكاملة إذا استزجت فيه هذه الأركبان بنسبها الصحيحة، وقد بقيت هذه النظرية ولم يتخل عنها الناس وبعض الأطباء إلا قبل قرن من الزمان. وكان يؤمن بالعدوى ونقل المرض المعدي من انسان لآخر. ويؤمن بـأهمية الغـذاء والرياضية والهواء قبل استعمال أي دواء.

وقد رفع ابقىراط من شأن همذه المهنة بشوكيد شسأن الأخلاق في السطب وربما كمان القسم الشهير الذي يعزى إليه قد وضع لضمان ولاء طالب الطب بمهنته ومعلميه.

# 30 \_ أوميروس الشاعر/هوميروس:

أعظم شعراء اليونان وأشدهم تأثيراً في أدباء الغرب في غتلف العصور. بعث نهضة اليـونان وخلق منهم أمـة قويـة تؤمن بدين واحـد وتتخذ لفـة واحـدة. نـظم الإلبـاذة والاودبسا. ويرجع أن يكون قد عاش في القرن الثامن قبل الميلاد.

(قصة الحضارة: ول ديورانت. أ ترجة محمد زيدان 1968 مج 2 ص 184 - 192)

## 31 - سولون: 640 - 635 ق.م.

مثرٌع ومصلح أثيني. عهد إليه بالحكم. ومنح سلطة كاملة ليخفف وطأة الحالة الاقتصادية وبعيد النظر في الدستور الأثيني. يعزو كثيرون الى سولون إلغاء الديون، لكن يحتمل أنه لم يذهب الى هذا المدى وإنما ألفى قيود الدائين على أصلاك المدينين. وضح أساس الديمقراطية الأثيثة بما أدخله إصلاحات دستورية. وأنشأ المحاكم الشعبية. لم تحقق إصلاحات سولون كل الأغراض المنشودة ولكنها طبقت لسنوات طدالة

# 32 ـ زينون الأكبر (الرواقي): 336 - 264 ق.م.

فيلسوف يونــاني مؤسس المذهب الــرواقي. تأثــر بالكبيــين وحاول أن يضــع لمــذهبهم الاخلاقي أساسه الميتافيــزيقي والمنطقي. نــش كثيــراً من أفكار هــرقليطس وأفــلاطون وأرسطو في بناه فلسفي، واختار لتعليمه رواقاً منه أخذت المدرسة اسمها.

# 33 \_ الاسكندر الأكبر: (356 - 323 ق.م.)

هو ملك مقدونيا وأشهر قائد حربي في العالم القديم. ولد بمدينة بـكلّ صنة 356 ق.م. وقرأ على أرسطو كل المصارف الاتسانية المعروفة إذ ذاك من شعر وسيساسة وأخملاق وفصاحة وطبيعة وطب الغ. وتولى الملك بعد موت أبيه فيليب وحمره عشرون سنة. وانحبه لقتوحسات في فارس والحند ومصر وبسابيل وتنوفي بهنا وحصره 33 سنة في (323 ق.م.) وحياته ملحمة حروب مع هله الشعوب وملوكها وصراع مع قادته وجيئه واختلطت بالكثير من التفاصيل والإضافات حتى صارت أقرب إلى الأسطورة والخيال، ولكنه يعتبر من أعظم القواد وأبرز الشخصيات في التاريخ.

(دائرة معارف القرن العشرين ج 1 ص 311 - 320)

# 34 - بطليموس: ت بعد سنة 161 م.

عالم فلك ورياضة وجغرافيا وفيزيقا ومؤرخ. نشأ بالاسكندرية. له أرصاد هامة عن حركة القمر والنجوم واعتبرت أعياله في الفلك والجفرافيا مرجماً أساسياً حتى أيام كوبرنيكوس. وأشهر كتبه المجسطي، يبحث في الفلك والرياضة. وله جداول بها 1028 نجماً تعتبر أقسلم وصف دقيق مصروف للسياء، ونـظريـات هـامـة في حسـاب المثلات

# 36 ـ الليدس:

عالم رياضة يوناني نشأ في الاسكندوية ربحاً في حهد بسطليموس الأول. أنشأ مدرسة مشهورة بالاسكندوية وقسام بتنظيم وتنسيق حلم الرياضة في عصره وضعت مؤلفه والأصول». وترجم هذا الكتاب الى العربية في القرن الثامن ثم نقل من العربية الى اللغات الأوروبية في القرنين 12 و 13. ومن مؤلفاته الأخرى والظاهرة، و والتقويم، و والمصريات، و والقسمة».

# 39 ـ لقيان الحكيم:

حكيم معمر، عرف في الجاهلية. وفي الشرآن صورة بناسمه تعرض غاذج من حكمه التي تنصب خناصة عبل وصية لابنه. وفي الأمثنال والحكم عبنارات شتى تعزى الى لقمان. وقيل أنه كان نجاراً أو راعياً، أو هبداً حبثياً وأضحى أسطورة تاريجية دون تحديد المكان الذي وجد به وسنوات حياته ومعاته.

# 40 ـ جالينوس: 130 - 200 م.

طبيب وكاتب يوناني. ولد في برجامون وحمل جراحاً لمدرسة للصارعين بها بعد أن أتم دراسة بلاد البونان وآسيا الصغرى والاسكندوية، ثم أقمام بروما حيث ذاع صيته فاختاره ماركوس أوريلبوس طبيباً لبلاطه. وينسب الى جالينوس خس مائة مؤلف أغلبها في الطب والفلسفة. ويقي من مؤلفاته الطبية ثلاثة وثهاتون على الاقمل. وقد

أضاف الى ما صبقه من معلوف طبية باكتشافاته التي توصّل إليها بـالتجربب ويتشريح أجسام الحيوان، وله إضافـات في علم وظائف الأعضـاء. وأضاف الكشير الى المعرفة بالمغ والاعصاب والحبل الشوكي والنبض. وظلت تعاليمه ونظرياته مقبـولة مسلَّم جـا وتدرس وتنقل حتى أواخر القرن السادس عشر.

# الحكماء بعد ظهور الإسلام

# 41 \_ حنين بن اسحق العبادي 194 - 260 هـ / 810 - 873 م.

طبيب مترجم مؤوخ كان أبوه صيدلانياً من الحيرة وأخذ الطب عن يموحنا بن ماسويه وغيره واتفن اللغات اليونانية والسريانية والفارسية وانتهت اليه رئاسة العلم بها بين المترجين مع أحكامه العربية. واتصل بالمأمون فجعله رئيساً لمديوان المترجة وبدل له الأموال والعطايا. ويصلح ما ترجمه غيره من المترجمين وله كتب ومشرجات تمزيد عن المائة وتوفي ببغداد.

.87:4 الأعلام 287:2، معجم المؤلفين 37:4 GAL, I, 205, SI, 366-369; GAS III, 247-256

# . 42 ما اسحق بن حنين: 215 - 298 هـ / 830 910 م.

اسحق بن حنين بن اسحق العبادي: طبيب مترجم أفاد العربية بما نقله إليها من كتب الحكمة وشروحها، خدم بعض الحلفاء من بني العباس وألف كتباً كثيرة منها: الادرية المفردة واختصار كتاب اقليدس وآداب الفالاسفة ونوادرهم وتاريخ الأطباء وترجم العديد من الكتب. وكمان عارفاً باليونانية والسربانية فصيحاً بالعربية ولد ومات ببغداد.

233:2 الأملام 291: 14 مبحم المؤلفين 233:2 (291 مبحم المؤلفين 233:2 (291 مبحم المؤلفين 233:2 (291 مبحم المؤلفين

## 43 - حبيش بن الحسن الأعشم الدمشقى:

طبب مؤلف ومترجم من تلاميـذ حنين وابن أخته. ترجم أغلب كتب جـالينوس الى العربية. له العديد من الكتب تأليفاً وثرجمة.

# 44 ـ ثابت بن قرة بن زهرون الحراني أبو الحسن 221 - 288 هـ / 836 - 901 م.

فيلسوف طبيب حاسب ولد ونشأ بحرًان وقصد بغداد واشتغل بىالفلسفة والـعلب فبرع فيهما. وكان يتقن لغمات عمدة منهما السريانية واليونمانية والعبرية ويجيد الـترجمة الى العربية.

واتصل بالخليفة العباسي المعتضد فكانت لمه عنده منزلة رفيصة. وصنف نحواً من 150 كتاباً في المنطق والرياضيات والطب منها:

- الذخيرة في علم الطب.
  - المسائل الطبية.
  - كتاب المندسة.
- المباني الهندسية وغيره من الكتب.

وله العديد من الكتب المترجمة الى العربية منها كتماب بطليمنوس المجمعلي وكتماب الجغرافيا.

الأملام 90:2) معجم المؤلفين 101:3 GAS, III, 260-3; GAL, I, 217, S. 384-6;

# 45 ـ الدمشقي، أبو عثمان سعيد بن يعقوب، كان حياً 302 هـ / 914 م.

طبيب، مؤلف، مترجم.

ترجم الى العربية كتباً للاسكندر الأفروديسي وفرفوريوس. تــولى رئاســة بيهارســـان بغداد. ومن كتبه: مقالة في النبض، مسائل من كتب جالينوس.

كحالة 234:4

# 46 ـ الرازي، أبو بكر محمد بن زكريا (854/240 - 932/320).

فيلسوف، طبيب، مؤلف. ولد بـالري جنـوب طهران ثم انتقـل الى بغـداد وعـاصر الحليفة عضد الدولة العباسي.

يمتبر من أعظم أطباء القرون الوسطى ولقب بجالينوس العرب. اشتهر بدقة الملاحظة السريرية والمشاهدات الطبية العلمية وتسجيل بطاقات للمسرضى. ألف نحواً من 220 كتاباً ورسالة في العلوم الطبية والصيدلة والكيمياء. انتخب من بين مائة طبيب لتولى رئاسة المستشفى العضدى ببغداد.

ومن أشهـر كتبه: الحـاوي في العلب، والمنصـوري في التشريـح، وكتـاب الحصبـة والجدري وهو أول من فرق بين الجدري والحصبة ووصف العدوي الورائية. وله كتاب ومن لا يحضره الطبيب، وكتاب ومحنة الطبيب.

الأملام 1304، ممجم المؤلفين 134.7 GAL, I, 233-235, S.I. 417-421; GAS, III, 274-294;

# 47 ـ على بن ربن الطبري: ت 247 هـ / 861 م.

طبيب حكيم ولد بطبرستان وكان يخدم ولاتها ويقرأ علم الحكمة وانفرد بالطبيعيات ثم رحل الى الري وسامرا وصنف بها كتابه فردوس الحكمة .

ومن كتبه أيضناً: السدين والسدولة، وتحفة الملوك، ومتنافسع الاطعمــة والاشربـة والعقاقير، كتاب حفظ الصحة، كتاب في الحجامة.

الأعلام 288:4، أخبار الحكياء 155. البيهقي ص 22، معجم المؤلفين 94:7 GAL, I, 231, S.I., 414-5; GAS, III, 23**6-246**;

#### 48 ـ ابن سوار، أبو الحير الحسن بن بابا بن بهنام.

طبيب مؤلف مترجم، ولد ببغداد ثم انتقل ال خوارزم. من مؤلفاته: كتاب الحوامل، وسالة في الطب.

50 - البتاني: أبو عبد الله محمد بن جابر بن سنان الرقي، ت: 317 هـ / 929 م.

من مدينة المرقة بحران ويعتبر من أشهر علماء الفلك العرب وقد عصل في مكتبة الخليفة المأمون وكان رصده في مدينة الرقة على نهر الفرات كما أنشأ مرصد البتاني في سوريا.

وقد حدد بدقة عظيمة ميل تلك البروج وطول السنة الشمسية، وعارض نـظرية بـطليموس في ثبـات الأوج الشمسي واستتج أن معـادلة الـزمن تتغير نغيـراً بطيـًا كها صحح حركات كثيرة للقمر والكواكب.

من مؤلفاته: الزيح، كتاب معرفة مطالع البروج وقد ترجم الى الـلاتينية في القـرن الناني عشر الميلادي.

الأعلام 6:66، ابن النديم 390

# 51 \_ الفارابي، أبو نصر محمد ت: 339 هـ / 950 م.

هو محمد بن محمد بن طرخـان أبو نصر الفـارايي ويعرف بـالمعلم الثاني أكـبر فلاسفـة المسلمين ولد في فاراب، ثم انتقل الى بغداد ونشأ بهـا وألف بها أكـثر كتبه ورحـل الى مصر والشام واتصل بسيف الدولة بن حمدان وتوفي بدمشق وكان يتقن اللغة اليونانية.

وله نحو ماثة كتاب منها:

- احصاء العلوم
- آراء أهل المدينة الفاضلة
- المدخل الى صناعة الموسيقى
  - الموسيقي الكبير

الأملام 29:7، معجم المؤلفين 193:11 GAL, I, 210, S.L., 375-377; GAS, III, 298-300;

55 ـ الكندى: أبو يوسف يعقوب بن اسحق، توفى سنة 252 هـ / 768 م. في بغداد.

سمي بفيلسوف العرب لـه مؤلفات كثيرة في شق ميادين العلم، عربي مسلم من بني كنده، ولد بالكوفة جاء بنظريات وآراء جريئة وكان لا يؤمن بتأثير الكواكب والأبـراج السياوية على مصعر الانسان ومستقله.

من مؤلفاته: صنَّف ما يزيد من 230 كتاباً ورسالة في العديد من العلوم:

- رسالة في المدخل الاريثماطيقي.
  - كتاب ظاهريات الفلك.
  - كتاب في المناظر الفلكية.
    - الاقرباذين.

عاصر المأمون والمعتصم وعهد إليه ترجمة كتب أرسطو.

الأملام 1958، معجم المؤلفين 1943. GAL, I, 209, S.L, 372-364; GAS, III, 233-367;

56 ـ البلخي، أبو زيد أحمد بن سهل 235 - 322 هـ / 849 - 934 م.

أحد كبار علماء الاسلام جمع بين الشريعة والفلسفة والأدب والفنون ولـد في إحدى قرى بلغ، وصاح سياحة طويلة ثم عاد الى مدينته وصرضت عليه الموزارة فأباهما واشتغل بالكتابة.

ومن كتبه:

- مصالح الأبدان والأنفس.
- وصور الأقاليم الاسلامية، و وأقسام العلوم، وغيرها.

الأملام 1341، معجم المؤلفين 2461، و341, 229, 8.1., 446; GAS, III, 274;

# 57 \_ أبو الفرج، عبد الله بن الطيب المتوفى سنة 435 هـ / 1043 م.

حكيم، مؤلف ومترجم. طبيب عراقي واسع العلم كثير التصنيف حبير بالفلسفة، كان كاتب الجاتليق ومتميزاً بين أطباء بغداد، يعلم الطب في البيهارستان العضدي ويعالج المرضى فيه، وكان معاصراً للرئيس بن سينا.

- من مؤلفاته:
- مقالة في القوى الطبيعية، النكت والتعليقات في الطب.
- مقالات أرسطو، ونحو أربعين كتاباً في الطب والفلسفة .

الأعلام 4:49، معجم المؤلفين 6:66 (GAL, I, 482, S.I., 884

# 60 ـ البوزجاني: أبو الوفا محمد بن محمد بن يحيى ـ توفي سنة 388 هـ / 998 م.

من العلماء المعدودين في علم الفلك والعلوم الرياضية ومن ألمم العلماء العرب الـذين كان لهم تأثير بتقدم العلوم. ولد في مدينة بوزجان بفارس ثم انتقل الى بغداد واشتهر بشروحه لمؤلفات اقليدس والحوارزمي. وبرع في العلوم الرياضية والفلك.

- وله من المؤلفات:
- كتاب ما يحتاج إليه العمال والكتاب من صناعة المساب.
  - كتاب الكامل في حركات النجوم.
    - كتاب زيج الواضح .

الأعلام 21:7 ، GAL, S.I., 400

# 61 ـ ابن الهيثم: أبو على الحسن بن الحسن (354/354 - 1038/430).

ولد بالبصرة ثم انتقل الى مصر زمن الخليفة الفاطمي الحاكم بالله. بلغت الحضارة العلمية الإسلامية في عصره الذوة وهو معاصر لابن سينا والبيرون، ظلّت كتبه المرجع الذي يعتمد عليه أهل الصناعة في علم الضوء أو علم المناظر، وتعمق في دراسة العلمية والفلكية والرياضية ونبغ والله فيها العديد من الكتب والرسائل التي تتجاوز الماتين بالعدد. أول من وضع نظرية البصريات والضوء وأثبت مراكز البصر في المدماغ، وكتب حول أفسام المين ووظائفها. وتضلع في علم الرياضيات وله رسائل في الجبر والحساب والهندة.

وأقام بالقاهرة وتوفي بها. ومن كتبه: كتاب المناظر، المرايا المحرقة بالدوائر.

الأعلام 6:33

# الكوهى: أبو سهيل بن رستم، المتوفى سنة 405 هـ / 1014 م.

عالم بالهيئة وآلات الرصــد. عاصر السلولة البريهيــة والمضــلـية. وهــو الذي بني (بيت الرصــد) المرصــد لشرف اللولة وأحكم أساسه وقواعده.

له مؤلفات عدة في العلوم الرياضية كرسائل في الهندسة والفلك.

الأملام \$127، انظر ص 230

# 63 - ابن الأعلم: على بن الحسين البغدادي، تونى 375 هـ / 986 م.

عالم بالحيثة بغدادي المولد والمنشأ وعاصر هضد الدولة بن بويه وصنع لـ زيماً كـان العمل عليه في زمانه وبعده الى القرن السابع للهجرة وتوفي آيباً من الحج .

طرقان: 368، الأملام 2724، البيهتي: 90

## ابن هندو، أبو الفرج على بن الحسين المتوفى سنة 420 هـ / 1029 م.

فيلسوف وطبيب وشباعر. ومن المتميزين في علوم الحكمة والأدب والشعر، نشساً بنيسابور وكان من كتّاب الانشاء في ديوان عضد الدولة وتوفي بجرجان.

أهم مؤلفاته :

- الكلم الروحانية من الحكم اليونانية.
  - مفتاح الطب.
  - كتاب النفس.

الأعلام 278:4, معجم المؤلفين 278:4 GAL, 1, 240, S.L., 425, GAS, III, 334-5;

## 65 - أبو سهل عيسى بن يحيى المسيحى الجرجاني: ت: 401 هـ / 1010 م.

حكيم طبيب مؤلف مترجم، فصيح العبارة، جيد التعنيف، حسن الخط، منسين العربية، تتلمذ عل حنين بن اسحق في الترجة والنقل الى العربية.

ولد بجرجان ونشأ وتعلم ببغداد وعنه أخذ ابن سينا صناعة الطب

- من مؤلفاته:
- الكتب الماثة في الصناعة الطبية.
  - الطب الكلي.
  - أصول الطب.
  - مقالة في الجدري.

ومن ترجماته: كتاب ابيديميا الأمراض الوافدة (عن أبقراط وجالينوس).

الأملام 1105، معجم للؤلفين 258 GAL, L, 238, S.L., 423; GAS, III, 336-7;

66 ـ ابن مدي يحيى بن مدي بن زكريا أبو زكريا 280 - 364 هـ / 894 - 975 م.

فيلسوف حكيم مترجم انتهت إليه الرئاسة في علم المنطق في عصره. ولد بمدينة تكويت وماش بيضداد وتتلمذ على الفاران.

رمن کېه:

- تبذيب الأخلاق.

- شرح مقالة الاسكندر.

- رسالة ف نحليل الفياسات.

- رسالة فيها تحقق من اعتقاد الحكماء.

والعديد من الكتب المترجة.

الأملام 8:156

67 . بمنيار بن المرزبان الأفربيجان أبو الحسن: ت: 458 هـ / 1866م.

حكيم من تلاميذ بن سينا، كان مجوسياً، ثم أسلم له تآليف عديدة منها:

- ما بعد الطبيعة.

- مراتب الموجودات.

- التحصيل.

الأعلام 2:77

 ابن زیلة: الحسین بن محمد أو ابن طاهر - أبو متصور: ت: 440 هـ / 1008 م.
 حکیم صالم بالریاضیات، صوسیقی، صارف بالادب، حسن الإنشاء. ولمد ونشأ بأصفهان.

كان من خواص تلاميذ الرئيس بن سينا.

ومن كتبه:

- النفس.

- شرح رسالة عمر بن تيغان.

- الاختصار في طيعيات الشفاء.

- الكامل في الموسيقي.

طوقان 400، الأملام 254:2 GAL, L, 400, S.L., 829; 70 ـ المعصومي: محمد بن عبد الله بن أحمد المعصومي: ت: 460 هـ / 1068 م.

حكيم من تـلاميذ بن سيشا. وكنان يقنول للمعصنومي: أنت في منزلة أرسنطو من أفلاطون.

- من كتبه:
- المفارقات. – أعداد العقول والأفلاك.

الأعلام 6:228

73 ميمون بن النجيب الواسطي: - كان طبيباً فاضلاً حكيباً ويحفظ المنبطق والطبيعيات والالهبات.

77 ـ ابن أبي صادق: عبد الرحمن بن على أبو القاسم:

حكيم طبيب يلقب بسقراط الثاني من أهل نيسابور.

من تصانيفه:

- شرح مسائل حنين.

- شرح نصول أبقراط.

الأعلام 3163

78 ـ النسوي، أبو الحسن على بن أحمد المتوفى سنة 420 هـ / 1020 م.

علي بن أحمد أبــو الحـــن النـــوي : ريــاضي ، من أهل نســا بخراســان لــه كتب منهــا التجريد في أصول الهندسة (غطوط).

الأعلام 244، طوقان 290، البيهقي 112. GAL, I, 219, S,I,M 390; GAS, III, 311;

80 ـ السرخسي: أحمد بن الطيب المتوفى سنة 286 هـ / 899 م.

فيلسوف غزير العلم بالتاريخ والسياسة والادب والفنون ولد في سرخس وقرأ على الكندي الفيلسوف واتصل بالخلفاء العباسيين فعلم المعتضد بـــالله، ثم تولى الحسبــــة ببغداد في أيامه، وله العديد من المصنَّفات منها: كتــاب السياســـة، كتاب الموسيقى، المسالك والمهالك وغيرها.

الأملام 1:285، معجم المؤلفين 157:2، القطبي: 55 GAL, 1, 210, S.L., 375; GAS, III, 259; 81 - الحيامي: أبو الفتح حمر بن ابراهيم النيسابوري المتول سنة 515 هـ / 1021 م. (حمر الحيام).

عالم بالرياضيات والفلك واللغة والفقه والتاريخ وديوان شمر. دعاه السلطان ملكشاه وطلب منه القيام بتعديل التقويم السنوي فانجزه ونجع في ذلك.

من مؤلفاته: كتاب الزبج

الأعلام 2:451 ; 351 , 471, S.I., 855

83 - الأسفرازي: المظفر بن اسهاعيل، أبو حاتم تون نحو 480 هـ / 1087 م.

فلكي مهشدس. كان مصاصراً لعصر الحيام وبينهما مناظرات. غلب حليه الاشتضال بعلوم الهيئة والأثقال والعلوم الهندسية.

له تصانيف في الرياضة وغيرها منها: مقدمة في المساحة. وكتاب مختصر اقليدس.

الأعلام 255.7، البيهقي 125، GAL, SI, 856

85 - الايلاقي، شرف الدين أبو عبد الله محمد بن يوسف كمان حياً سنة 428 هـ/1037 م.

طبيب من تلاميذ بن سينا نسبته الى ايلاق من جهات فرغانه.

ومن تصانیفه:

- الأسباب والعلامات في الطب.

- شرح عمليات القانون لابن سينا.

- كتاب الأسباب والعلامات.

- الفصول الايلاقية

الأعلام 148:7، معجم المؤلفين 133:12؛ GAL, I, 485, S.L, 887

86 ـ الساوي: همر بن سهلان زين الدين: ت: 450 هـ / 1058 م.

فیلسوف من ساوه استوطن نیسابور وتعلم بها. مر...

ومن كتبه:

- البصائر النصرية، ورسالة الطير.

الأملام 5:47، اليهني: 132

# 87 \_ أبو الصلت: أمية بن عبد العزيز الأندلسي 460 - 529 / 1068 - 1135 م.

حكيم أديب من أهل دانية بالأندلس ورحل الى المشرق وبقي بمصر عشرين سنة ثم انتقل الى المهدية بالمغرب واتصل بعلوك الصنهاجيين وتوفي بها. اشتغل بالسطب والفلك والرياضيات وصنف كتباً كشيرة منها: والحديقة، ورسالة العمل بالاسطرلاب، والأدوية المفردة، ووتقويم الذهن، كتاب المقاشر.

طوقان 337، الأعلام 23:2، معجم المؤلفين 3:3 GAL, I, 486, S.I., 889;

# 89 - الشهرستاني: محمد بن عبد الكريم أو الفتح 479 - 548 / 1086 - 1153 م.

من فلاسفة الاسلام وكان إماماً في علم الكلام وأديان الأمم ومذاهب الفلاسفة. ولد في شهرستان وانتقل الى بغداد، ثم رجع وتوفي ببلده.

ومن كتبه:

- الملك والنحل.
- نهاية الأقدام في علم الكلام.
  - مصارعات الفلاسفة.
- تاريخ الحكماء وغيرها من الكتب.

الأعلام 215:6، البيهتي: 141

90 - أمين الدولة بن التلميذ: أبو الحسين سعيد هبة الله البغدادي المتوفى سنة 560 هـ / 1164 م.

طبيب شاعر مؤلف، عميد أطباء بغداد في عصره. كان رئيساً للبيمارستـان العضدي ببغداد الى حين وفاته. طبيب ومعاصر للخليفة العباسي المتنمي.

- من تصانيفه:
- أقراباذين، اختصار كتاب الحاوي للرازي
- اختصار شرح جالينوس لكتاب الفصول لابقراط
  - شرح مسائل حنین بن اسحق
  - اختبار كتاب مسكويه في الأشربة.

الأملام (1812، معجم المؤلفين 333.4) (GAL, I, 446, S.L, 888 91 - ابن الشبل البغدادي: محمد بن الحسين أبو على، ت: 1080 / ١ 473 م.

شـاعر حكيم من أهـل بغداد مـولداً ووفـاة. قرأ كـلام الفلــفة والأدب ونـظم الشعر الجيد.

وله ديوان شعر.

الأعلام 6:100

96 ـ مسكويه، أبو على أحمد بن يحمد بن يعقوب المتوفى سنة 1030/421 م.

مؤرخ باحث أصله من مدينة الري وسكن أصفهان وتوفي بها، اشتغىل بالفلسفة والكيمياه والمنطق ثم أولع بالتاريخ والأدب والإنشاء. كان قبهاً على خزانة كتب ابن العميد ثم كتب عضد الدولة. ولذا لقب بالخازن.

ومن مؤلفاته :

- تجارب الأمم وتعاقب الهمم،

- طهارة النفس،

- آداب العرب والفرس،

- الفوز الأصغر،

- الأدوية المفردة وغيرها. . .

الأملام 212-211:10 معجم المؤلفين 169-168:2 GAL, 1, 342, S.I., 582, GAS, III, 336;

97 - أبو النفيس: النفيسي/القطرمي أحمد بن عبد الغني الملقب بسالنفيسي: ت: 603 هـ/ 1206 م.

هذا الشاعر هو ليس ابن النفيس الطبيب المشهور وقـد يكون النفيــي. شــاعر أديب. مصري له علم بالفقه وله ديوان شعر. توفي بمدينة قوص بمصر.

معجم ألقاب الشمراء: ص 239، الأعلام 152:1

101 ـ أبو البركات / هبة الله بن ملكان البغدادي: ت: 560 هـ / 1165 م.

فيلسوف طبيب ومؤلف. كان طبيباً للخليفة المستنور بالله.

من مؤلفاته:

- كتاب المعتبر في الطب والطبيعيات.

- كتاب النفس.

الأعلام 75:8، معجم المؤلفين 142:13 GAL, I, 460, S.I., 831 103 - الحارش: محمود بن صيد الله بن صاحد المروزي (541 - 606 هـ / 1947 - 1209 م).

فقيه حنفي ينعت بشيح الإسلام من أصل مرو. ولد ونشأ بمدينة سرخس وتوفي بمرو. من كنبه:

- تفهيم التحرير.

- خلاصة النهاية في فوائد البداية.

- الفتاوي.

104 - محمود الحوارزمي: بن محمد بن العباس، 492 - 568 / 1099 - 1173 م.

فقيه شافعي، مؤرخ من أهل خوارزم مولداً ووفاة.

ومن مصنفاته: والكافي في النظم الشافي.

الأعلام 7: الما

105 ـ الحازن: أبو الفتح عبد الرحمن المنصور، المتوفى سنة 550 هـ / 1155 م.

نشأ بمدينة مرو بخراسان واشتهر ببحوث في الرياضيات والفلك وله فيها إضافات ونظريات. وألف في الحساب والهندسة وعلم الأرصاد.

من مؤلفاته :

- الزيج السنجري

- كتاب المسائل المددية.

- ميزان الحكمة.

الأعلام 1:385

106 - المعموري البيهتي: محمد بن أحمد: ت: 485 هـ / 1092 م.

فيلسوف أديب، اشتغل بـالريـاضيات وصنف كتـابـاً في دفـائق المخروطـات والميـل والأثقال.

طوقان 368، الأعلام 316:5

106 - القصاري البيهتي: على بن شاهك.

فيلسوف حكيم. اشتغل بالرياضيات والفلك واستخرج طوالم النجوم والتفاويم.

طوقان 368، البيهقي 171

109 ـ البيروني: أبو الريحان محمد بن أحمد: ت: 440 هـ / 1048 م.

ولـد بضاحية من ضواحي خوارزم. زار العواصم الصربية وعـاش بـالهنـد سنـوات طويلة. تممن في دراسة الفلك والرياضيات والطب.

والف في تاريخ الهند مصنّفة المشهور وما للهند من مقولة، وله كتاب قيّم في الفلك أسهاه والفاتون المسعودي، كما ألف في الطب والصيدلة. وكتابه المصروف في الجواهر والمعادن والمجاهر في معرفة الجواهر، وقد كتب مصطّم مؤلفاته باللغة العربية. وله القولة المشهورة: هجاء بالعربية خير من مدح بأي لغة أخرى.

وتقدّر مصنفاته بماثة وثهانين بين كتاب ورسالة.

- من أشهر مؤلفاته:
- الآثار الباقية من القرون الحالية.
- كتاب كيفية رسوم الهند في تعلم الحساب.
  - الجياهر في معرفة الجواهر.
    - الصيدنة في الطب.
    - القانون المسعودي.

الأملام \$314:5 GAL, I, 475, S.L., 870; GAS, V, 375-383

113 - السجستان: أبو سليان محمد بن طاهر بن بهرام (المنطقي): كان حياً قبسل 372 هـ / 983 م.

حكيم، منطقي، له نظر في الأدب والشعر. سكن بغداد وأقبل عليه العلماء والحكماء. من مؤلفاته:

- مقالة في مراتب قوى الانسان ورسالة المحرك الأول.

- كتاب صوان الحكمة.

الأعلام 1716، كحالة 10:69

114 - عيسي بن علي بن عيسى بن الجراح: 302 - 391 هـ / 914 - 1001 م.

كاتب حكيم من أهل بغداد عمل في ديبوان الخليفة المطالع لله للرسائل. حجة في النقل والترجة والتصرف في فنون اللغات وضروب المعاني والعبارات.

من تصانيفه: كتاب والأماليه.

الأعلام 5:106

115 \_ غلام زحل: هبيد الله بن الحسن البغدادي: ت: 379 هـ / 986 م.

عالم بالفلك والحساب من أهل بغداد.

- له تصانیف منها:
  - أحكام النجوم.
- التيسيرات والشعاعات.
  - الاخيارات وغيرها.

الأملام 1924، الفهرست 284

118 . أبو القاسم الانطاكي: على بن أحمد المجتبى: ت: 376 هـ / 987 م.

من مشاهير مهندسي القرن الرابع الهجري ورياضييهم. ولمد بأنـطاكية وتــوطن ببغداد وتوفي بها وعاصرٍ عضد الدولة بن بابويه.

فكان فصيحاً، من الموصوفين بحسن البيان.

- من مصنفاته:
- كتاب شرح اقليدس.
  - كتاب في المكمبات.
- كتاب الموازين العددية.

طوقان 255. القفطي 157، الأعلام 253:4

119 ـ أبو اسحق ابراهيم الحراني (ابن زهرون): ت: 384 هـ / 994 م.

نشأ ببغداد ودرس بها وكان بليغاً في صناعتي النثر والنظم. بدارعاً في الرياضيات والهندمة، أديباً شاعراً.

وكمان من جملة الذين قـربهم شرف الدولـة بن عضـد الـدولة ليشرفـوا على مـرصـد بغـداد

له مصنف في المثلثات ورسائل في الرياضيات، وكتاب والهفوات النادرة، وديبوان شعر.

طوقان 256، الأعلام: 87

122 - الجرجان: اسهاعيل بن حسين زين الدين: ت: 531 هـ / 1137 م.

طبيب باحث من أهل جرجان.

ومن مصنفاته: والعلب الملوكي، وزيلة الطبه، الرد على الفلاسفة.

الأملام 31£1، معجم المؤلفين 34£2 GAL, 1, 446, S.L, **820-870** 

# 123 ـ أبو الحسن عمد بن يوسف العامري: ت: 381 هـ / 991 م.

عالم بالمنطق والفلسفة من أهل خراسان وأقام ببغداد مدة واتصل به بن العميد.

من مصنفاته:

- التقرير أأوجه التقدير.
  - النسك العقل.
- الابصار المبصر وغيرها.

الأعلام 148:7

# 124 \_ ابن سينا: أبو على الحسين بن عبد الله (371/980 - 1036/428):

عبقري، فيلسوف، طبيب، مؤلف، شاعر.

رائد من رواد الفكر الإنساني والمعلم الثالث للإنسانية بعد أرسطو والفارابي ولد في فترة تعتبر من أزهر عصور الحفسارة العلمية الاسلامية، درس السطيعيات والإلهيات وقرأ كتب أرسطو وأفلاطون واشتهر بالطب والفلسفة، كما عني بالرياضيات والفلك وهو الطبيب الفيلسوف الرياضي الفلكي.

بدأ يصنُّف الكتب وهو في الحادية والعشرين من عمره، وكان يصالح المـرضى دون أجر واكتــب شهرة بزُّ بها أهل زماته، حتى لقب بالشيخ الرئيس.

يقدر عدد كتبه بست وسبعين وسائتين ويعتبر كتابه القانون في الطب من خير ما تفخر به الحضارة العلمية العربية في هذا الفن. وقد ترجم الى عدة لغنات في العالم وكان دستور تدويس الطب في كثير من كلبات السطب في أوروبا. وكتباب الشفاء في المنطق والطبيعيات والفلسفة. وقد ترجم أيضاً الى العديد من اللغات.

الأعلام 241:2، معجم المؤلفين 241:4 GAL, I. 453, S.I., 812-828

# 125 ـ الشهاب السهروردي (549 - 587 هـ / 1154 - 1191 م. ) .

هـ يجيى بن حبش بن أميرل أبـ والفتوح شهـاب الـدين السهـروددي. ولـد بنـاحيـة سهرورد من قرى زنجان بالعراق وسافـر الى حلب فنسب له انحلال العقيـدة وسجنه الملك الظاهر غازي، وقتل بقلعتها ومن كتبه التلويحات وهياكــل النور وكتــاب المشارع والمهارحات.

الأملام 140:8

### 126 \_ الرازى: فخر الدين محمد بن حمر ابن خطيب الرى.

الإمام المفسر أوحد زمانه في المعقول والمنقول وعلوم الأواشل قرشي النسب. اشتضل وألّف في الكيمياء وننونها فضلاً عن الفلسفة والفقه. وكان واعظاً بارعاً بالعربية والفارسية.

- من مؤلفاته :
- المباحث الشرقية.
- معالم أصول الدين.
- شرح كتاب بن سينا الاشارات والتنبيهات.
  - الجامع الكبر في الطب.
    - غوذج العلوم.

الأملام 13:36، منجم المؤلفين 313:4 GAL, I, 586-588, S.L., 928-924

#### 130 - بن يونس، كيال الدين موسى.

فيلسوف علامة بالرياضيـات والحكمة والأصـول حاوف بـالأدب والموسيقى والسـير. مولده ووفاته بالموصل.

- من کتبه:
- كشف المشكلات.
- مفردات القاضي القانون لابن سينا.
  - شرح الأعيال الهندسية وغيرها.

طوقان 194، الأعلام 332:7 GAL, S.L., 189

131 ـ الطوسي: أبو جعفر محمد بن محمد نصير الدين، المتوفى سنة 672 هـ / 1274 م.

علامة بالارصاد والرياضيات. وقد أسس مرصداً بمدينة فراغة ومكتبة بها. ......

- من مؤلفاته :
- الزيج الإيلحان.
- زبدة الادراك في هيئة الأفلاك.
  - ظاهرات الفلك لاقليدس. - التذكرة النصرية في الهيئة.

الأعلام 30:7، ممجم المؤلفين 11:301 GAL, L, 508-512, S.L., 924-933;

# الفهسارس العامكة

- 1 فهرس آيات القرآن الكريم.
- 2 فهرس الحديث النبوى الشريف
- 3 فهرس الأعلام اليونانين وما يقابله باللاتينية.
  - 4 فهرس المصطلحات والكليات العلمية.
    - 5 فهرس الشمر والقوافي.
      - 6 . فهرس الأعلام.
    - 7 فهرس البلدان والمدن والمواضع.
  - 8 م فهرس الأمم والقبائل والفرق والأجناس.
- 9 فهرس أسهاء بعض الكتب الواردة في المخطوط.
  - 10 فهرس كتب ابن سينا الواردة في المخطوط.
  - 11 فهرس كتب السهروردي الواردة في المخطوط.
- 12 فهرس الأبواب والموضوحات (محتويات الكتاب).

# طريقة الفهارست

هذا الكتاب وحـدة متكاملة، شملت فهـارسه كـل ما جـاء في المقدمة والمتن والحاشية، وقد اعتبرتُ:

- الكليات التي تؤلف الاسم وحمدة صركبة بـإهمـــال (أل) التصريف أينــــا
   وجدت.
  - 2\_ أسقطت في ترتيب الأسهاء الأحرف التالية: أبو، ابن، ابنة، بنو. .
- 3. أثبت في فهرس والشعر والقوافي الأبيات مرتبة وفاقاً لروي قوافيها: القافية المضمومة، فالمفتوحة، فالمكسورة، فالساكنة، وذكرتُ من مطلع البيت الأول كلمة أو أكثر من صدره، وبحره، وعدد الأبيات، واسم الشاعر..
- الكتاب غني وحافل بالأسهاء اللاتينية القديمة، وربما يكون قد لحق ببعضها تصحيف ما، غير أنني صورتها كها هي في المخطوط، وربما يكون الاسم مكرراً باختلاف بسيط (كزيادة حرف في أوله أو وسطه أو آخره أو ما شابه ذلك أو إبدال نقطة بنقطتين أو ثلاث ووضعها أحياناً فوق الحرف وأحياناً تحته) وهي هفوات لم يكن بوسعي تجنبها لأن ذلك يستلزم تحقيقاً وتدقيقاً في هذه الأسهاء وضبطها وتوجيدها، ولبس بين أيدينا مصادر أو مراجع في هذه الأسهاء وضبطها وتوجيدها، ولبس بين أيدينا مصادر أو مراجع

تفي بالغرض.. فلربما أتبح لنا النظر فيها فيها بعد وتصويبها في طبعات لاحقة إن شاء الله... علماً بأنني رتبتها في الفهارس ترتيباً معجمياً الفبائياً دقيقاً وموثقاً دون إغفال أي منها.. مع التعريف بالأعلام المسلمين مرتبين تسارةً حسب شهرة كلً منهم أو كنيته أو لقبه وذكر اسمه الأصلي والعكس تارةً أخرى...

# فهرس آيات القرآن الكريم

| الصفحة | الآية كاملة"                                                                                                                      | رقم الآية | السورة                 |
|--------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|------------------------|
| 56     | ﴿وعلَّم آدم الأسياء كلها﴾                                                                                                         | 31        | 2: البغرة<br>2: البغرة |
| 314    | ﴿ وَمُلَّمَ آمَمُ الْأَسِلَهُ كُلْهَا﴾<br>﴿ فَمَنْ كَانْ مَنْكُم مَرِيضًا أَوْ عَلَ سَفْرٍ فَمَلَّةٌ مِنْ أَيَّامُ<br>أَنْتُ لِمُ | 184 م     | 2: البقرة              |
| 314    | وفمن كان منكم مريضاً او به اذى من راسه نفديـةً                                                                                    | 196 م     | 2: البقرة              |
| 314    | من صیام)<br>(وان کتم مرضی او عل سفر او جاه احدٌ منكم                                                                              | 43 م      | 4: النساء              |
| 314    | من الغائط﴾<br>﴿وإن كتم مرض أو على سفر أوجاء أحدٌ منكم من<br>المنالم                                                               | 6 م       | 5: المائدة             |
| 372    | الغائطة<br>﴿واضرب لهم مثل الحياة الدنيا كيا أنزلنا من<br>السياء ﴾                                                                 | 의 45      | 18: الكهف              |
| 451    | المنيابي<br>﴿وجدها تطلع عمل قدم لم نجمل لهم من دونها<br>سترا﴾                                                                     | 90 م      | 18: الكهف              |
| 314    | ﴿ولاً على الأعرج حرج ولا على المريض حرج﴾                                                                                          | 61 م      | 24: النور              |
| 314    | ﴿ولا على الأعرج حرج ولا على المريض حرج﴾                                                                                           | 17 ع      | 84: الفتح              |
| 318    | ﴿ أَفَلَمُ يَنظُرُوا (2) إلى السهاء فوقهم كيف بنيناها ﴾                                                                           | न ०       | 50: ق                  |

<sup>(1)</sup> الكلمات بالبنط الغليظ هي فقط الواردة في متن الكتاب.

<sup>(2)</sup> أولم يروا: كذا وردت في الأصل، والصواب ما أثبتناه هنا.

# فهرس الحديث النبوي الشريف

| 123 | - إذا اكتفى الـرجال بـالرجـال والنساء بالنساء فعليهم الديات ····:                            |
|-----|----------------------------------------------------------------------------------------------|
| 123 | <ul> <li>ارشد الناس عذاباً يـوم القيامة من يسبُّ نبيًّا أو اصحابه أو اثمَّة</li> </ul>       |
|     | المسلمين                                                                                     |
| 34  | ـ الحكمـة ضالـة المؤمن بأخــذها من حيث وجــدها ولا يبــالي من أي وعاء                        |
|     | خوجت                                                                                         |
| 35  | ـ خالطِ الحكماة وسائلِ العلماة وجالسِ الكبراة                                                |
| 58  | ـ سبيل الملك كما يحبُّ أن تكون رعية تَحت طاعته، كـذلك أن يكـون هو                            |
|     | المتفقِّد أحوالهم قبـل حال نفسه في جميع أمـورهم، لأن صــورتــه معهم                          |
|     | صورة النفس في البدن                                                                          |
| 314 | ـ العِلْمُ عِلْمان: علم الأبدان وعِلْمُ الأديان                                              |
| 35  | ـ العلم كثيرً، فخذوا من كل شيء أحسنه                                                         |
| 35  | ـ تفكُّرُ ساعةٍ حيرٌ عند الله تعالى من عبادة سبعين سنة                                       |
| 34  | ـ ما أنفق منفقَ ولا تصدُّق متصدَّقُ بافضل من كلام الحكمة، إذا تكلُّم به                      |
|     | الحكيم والعالم، فلكلُّ مستمع منهم منفعة                                                      |
| 35  | <ul> <li>ما زهد عبد في الدنيا إلا أمطرتُ به مطراً، وأنبتُ به نباتاً، أنبتُ الحكمة</li> </ul> |
|     | ني قلبه وأنطقتُ بها لسانه :                                                                  |
| 35  | <ul> <li>من زهد في الدنيا أسكن الله تعالى الحكمة قلبه وأنطق بها لسانه</li> </ul>             |

| 34 | ـ نمم الهدية ونعم العطية الكلمة من كلام الحكمـة يسمعها الـرجل المؤمن |  |  |  |
|----|----------------------------------------------------------------------|--|--|--|
|    | ثم ينطوي عليها حتى بهذبها لأخيه المؤمن                               |  |  |  |
| 35 | ـ يا أرسطاطاليس هذه الأمة                                            |  |  |  |
| 37 | _ يا عمر و، إن أرسطاطاليس كان نبيًّا، فجهلَهُ قومُه                  |  |  |  |

# فهرس الأعلام اليونانيين ومايق ابله باللاتينية

| Asclepius    | اسقلبيوس            | ابراقلس Heraclides                  |
|--------------|---------------------|-------------------------------------|
| Asclepiades  | اسقلبادوس           | ابرقلس Heraclides                   |
| Asclepiades  | اقليبادوس           | ابرقلیس Heraclides                  |
| Stephanus    | اصطفن               | ابقراط Hippocrate                   |
| Alexander    | الاسكندر الافروديسي | اخروميس                             |
| Aphrodis     | •                   | ادمون Eudmon                        |
|              | أغاميس              | ادوميس                              |
| Glaucon      | اغلوقن              | أوي الطرسوسي                        |
| Agathodaemon | اغاتاديمون/اغاديمون | أديموس ت                            |
|              | افرويس              | اراقلس Heracles                     |
|              | افروطوفس            | ارباسيوس Oribasius                  |
|              | افريطن              | أريجانس Arcaganis                   |
|              | افلاغورس            | ارسیسطراطس Erasistruts, Herastratus |
|              | افريدون             | ارمنیس Arimenes                     |
| Plato        | افرطون              | ارساسالوس                           |
| Euclides     | اقليدس              | ارون Aros, Heron, Aron              |
|              | اقراميطس            | اريوس الطرسوسي Arius                |
|              | اقراطيس             | اسطفانس Stephanus                   |
|              | اليس                | ارسطاطالیس Aristoteles              |
|              | أمافرس              | ارسطو Aristos                       |
|              | أمروقلس             | Eustathis Industry                  |
|              | أموصوس              | استورس                              |

|             | دوا <b>ل</b> س |              | افرديطس        |
|-------------|----------------|--------------|----------------|
| Dioscorides | ديامقوريدس     | Empedocles   | اتباذقلس       |
| Democrates  | ديمقراطيس      |              | انتيلاوس       |
| Diogene     | ديوجاتس        |              | اندماخس        |
| Diocles     | ديوقيلس        | Andromachus  | ادنرماخس       |
|             | رغالس          |              | انطيباخس       |
| Rufus       | رونس           |              | انقبلاوس       |
| Romanos     | رومانوس        |              | انكسانطراطيس   |
| Romanides   | رومانيدس       |              | أورجس          |
|             | زينون الصغير   |              | أورساسيس       |
|             | زينون الأكبر   |              | أومرفولوفوس    |
|             | سادرفطوسي      |              | أونيس          |
|             | سادس           | Homer        | أوميوس         |
| Suidas      | سادياس         | Heracles     | ايراقلس        |
|             | ساروس          | Bastius      | باسطيوس        |
| Socrates    | سقراط          | Basilius     | باسلس          |
| Suidas      | منيداس         | Basilius     | باسلوس         |
| Solon       | سولون          | Ptolemoeus   | بطليموس        |
|             | سالس الحمصي    | Hippocrate   | بقراطيس        |
|             | ماوري          | Hippocrate   | بقراط          |
|             | سريرفطوس       | paulus       | بولس           |
|             | سطن            | Paulus       | بولوس          |
|             | سفراطون        | Thessalus    | تاسليمس        |
|             | سقاليس         | Socrates     | سقراطيس        |
|             | سقوريس         | Themistius   | ثامسطيوس       |
|             | سقيلوس         | Theophrastes | قاوفرسطس       |
|             | سقروقوس        |              | جاريكسانس      |
| Samirus     | منعرص          | Galenus      | جالينوس        |
|             | سموليس         | Georgis      | جروجيس         |
|             | سنبارس         | Gesius       | جلىيوس         |
| Syrianus    | سرانوس         | Dracon       | دراقن          |
| Soranus     | مورنس          | Adrianus     | درا <b>نوس</b> |

| Meges              | ماجيس              |            | سوناخس      |
|--------------------|--------------------|------------|-------------|
| -                  | مادقيس             |            | -<br>سیسارس |
|                    | ء <u>ي</u><br>مارس | Sitas      | سيطوس       |
| Marcus             | مارقس              | Severus    | ميفوروس     |
| Marius             | ماريوس             |            | سيقورس      |
|                    | ماجورياربكل        |            | صورمند      |
|                    | ماريطس             |            | طوطوسوس     |
|                    | ماسرجيس            |            | طياطاس      |
|                    | ماغارس             |            | طيحاناوس    |
|                    | ماسطيس             | Gallus     | غالوس       |
| Meges              | ماغيس              |            | غانوس       |
|                    | مافالس             |            | غاغوكس      |
| Manius             | منيس               | Gallus     | غورسن       |
|                    | ماهانس             | Grigorius  | غريغوريوس   |
|                    | مايطاتس            |            | نافاميس     |
|                    | مالانا لريا        |            | فثالوس      |
|                    | مساوس              |            | زيون        |
| Marcus             | مرقس               |            | فافولوس     |
|                    | مستانوس            | Porphorius | فرنوريوس    |
| Magnus             | مفنيس              |            | فوريس       |
|                    | مهراريس            | Paulus     | فولسُ       |
|                    | ميادوس .           |            | فوياغورس    |
|                    | نافيستون           |            | فيليوش      |
|                    | نودينوس            | Plutarcho  | فلوطرخس     |
|                    | نکسی <i>ان</i> س   |            | فيلاطس      |
|                    | وط <b>يباو</b> س   |            | فيباطوس     |
| Hermes             | هرمس               | Puthagorus | فيثاغورس    |
|                    | يارن               |            | قرطانس      |
| Johannes-Phelopoos | يميى النحوي        | Gallus     | قولوس<br>-  |
|                    | ينطس               |            | كسانوبرجس   |
| Julianus           | يولانس             |            | لونس        |
| Johannes           | يونا               |            | ماثولوس     |

| <b>5</b>   | 11               |              | 1.9                      |
|------------|------------------|--------------|--------------------------|
| Democrates | ديمقراطيس<br>    | Pdealer      | افردیطس<br>۱۰۰۱:۱۰       |
| Diogene    | ديوجانس          | Empedocles   | انباذقلس                 |
| Diocles    | ديوقيلس<br>      |              | انتيلاوس                 |
|            | ر <b>غال</b> س   |              | اندماخس                  |
| Rufus      | روفس<br>         | Andromachus  | ادنرماخس                 |
| Romanos    | رومانوس<br>      |              | انطیهاخس                 |
| Romanides  | رومانيدس         |              | انقبلاوس                 |
|            | زينون الصغير<br> |              | انکسانطراطیس<br>•        |
|            | زينون الأكبر     |              | اورجس<br>ء .             |
|            | سادرفطوسي        |              | أورساسيس                 |
|            | سادس             |              | <b>ا</b> ومرفولوفوس<br>• |
| Suidas     | سادياس           |              | أونيس                    |
|            | ساروس            | Homer        | اوميوس                   |
| Socrates   | سقراط            | Heracles     | ايراقلس                  |
| Suidas     | مىنيداس          | Bastius      | باسطيوس                  |
| Solon      | سولون            | Basilius     | باسلس                    |
|            | سالس الحمصي      | Basilius     | باسلوس                   |
|            | ساوري            | Ptolemoeus   | بطليموس                  |
|            | مريرفطوس         | Hippocrate   | بقراطيس                  |
|            | سطن              | Hippocrate   | بقراط                    |
|            | سفراطون          | paulus       | بولس                     |
|            | سقاليس           | Paulus       | بولوس                    |
|            | سقوريس           | Thessalus    | تامليمس                  |
|            | سقيلوس           | Socrates     | سقراطيس                  |
|            | سقروقوس          | Themistius   | ثامسطيوس                 |
| Samirus    | معرس             | Theophrastes | قاوفرسطس                 |
|            | سموليس           |              | جاريكسانس                |
|            | سنبارس           | Galenus      | جالينوس                  |
| Syrianus   | سرانوس           | Georgis      | جروجيس                   |
| Soranus    | سورنس            | Gesius       | جلسيوس                   |
|            | موناخس           | Dracon       | دراقن                    |
|            | سيساوس           | Adrianus     | درانوس                   |
| Sitas      | ميطوس            |              | دوالس                    |
| Severus    | سيفوروس          | Dioscorides  | دباسقوريدس               |

|                    | مارس         |            | سيقورس     |
|--------------------|--------------|------------|------------|
| Marcus             | مارقس        |            | صورمند     |
| Marius             | ماريوس       |            | طوطوسوس    |
|                    | ماجورياربكلي |            | طياطاس     |
|                    | ماريطس       |            | طيحاناوس   |
|                    | ماسرجيس      | Gallus     | غالوس      |
|                    | ماغارس       |            | غانوس      |
|                    | ماسطيس       |            | غاغوكس     |
| Meges              | ماغيس        | Gallus     | غورسن      |
|                    | ماقالس       | Grigorius  | غريغوريوس  |
| Manius             | منيس         |            | نافاميس    |
|                    | ماهانس       |            | فثالوس     |
|                    | مايطانس      |            | زيمون      |
|                    | مالانا اريا  |            | فافولوس    |
|                    | مساوس        | Porphorius | فرفوريوس   |
| Marcus             | موقس         |            | فوربس      |
|                    | مستانوس      | Paulus     | فولس       |
| Magnus             | مغنيس        |            | فوياغورس   |
|                    | مهراريس      |            | فيليوس     |
|                    | ميادوس       | Plutarcho  | فلوطرخس    |
|                    | نافيسنون     |            | فيلاطس     |
|                    | نودينوس      |            | فيباطوس    |
|                    | نكسيانس      | Puthagorus | فيثاغورس   |
|                    | وطيباوس      |            | قرطانس أ   |
| Hermes             | هرمس         | Gallus     | قولوس      |
|                    | يارن         |            | كسانوبرجس  |
| Johannes-Phelopoos | يحيى النحوي  |            | لونس       |
|                    | ينطس         |            | ماثولوس    |
| Julianus           | يولانس       | Meges      | ماجيس      |
| Johannes           | يونا         |            | مادقيس     |
|                    |              |            | <u>.</u> . |

#### فهرس الصطلحات والكلمات العلمية

التصوف: 387. التمفن: 52. التمفينات: 56. التقاوج: 372.

- ج -

الجير : 367. جبر المظام : 197. جدري : 324. الجذام : 281 ، 382 ، 348. الجذر الأصم المنطقي : 350. الجراحات : 197.

-ح-

الحدود: 360. الحركات: 360. الحساب: 48، 30، 241، 252، 310، 350 252، 367. \_i\_

الآن: 353. الأثقال: 327. آلة النجوم والصناعات: 165. اختلاف الليل والنهار: 351، 354. الأرض: 184. اسطقسات: 44، 45. إسهال: 312.

ـ ب ـ

البد ( صنم): 228. البراز: 293. البربط: 330. البول: 293.

أهر من: 186 .

ـ ت ـ

التجربة: 197، 198، 205، 235، 286، 287، 289، 368.

حقنة: 374. \_ ش \_ الحمات: 47، 355. الحيل: 49، 164، 197، 313، 335. لثمرى: 367 . الشمس: 185 ، 367 ، 348 ، 367 . - خ -الشهرزار: 53. خراج: 49 . الخناق (مرض): 314. صداع: 314. ـ د ـ الصرح: 374 . صناعة الطب: 396. الدلو: 185. صناعة الفلاحة والملاحة: 49. الصورة: 181، 356. - ر -\_ط\_ الرصد (أرمساد): 294، 295، 346، 348، . 373 . 372 . 355 الطب: 47، 48، 51، 81، 198، 199، 224، رمد (مرض): 295. . 285 . 284 . 280 . 279 . 277 . 275 . 274 . 295 . 297 . 290 . 289 . 288 . 287 . 286 ـ ز ـ (315 (314 (312 (308 (306 (304 (296 . 367 . 364 . 355 . 320 زحل: 185 ، 256 ، 360 . الزهرة: 206 ، 256 . \_ ظ \_ زيج: 53، 313، 346، 348. زيج الشهرزار : 53 . الظلمة: 186. -8-- س -عطارد: 185، 307، 346. -حج: 374 . السرطان: 321 ، 367 . مقاتم: 275 ، 288 ، 295 . السموم: 276 ، 295 . علاج المين: 197 . مغ الأبدان: 314 . سهيل: 367. علم الأديان: 314 . الساسة: 336، 239.

- ق -طم إصابة الحق وساعه: 162 . علم الأكسير: 295 ، 304 . قرح: 174 . علم الألحان: 46 ، 50 ، 277 ، 358 . القروح: 47 . العلم البر هاني : 275 . القمر: 185، 256، 360. علم الحساب: 350 ، 252 ، 310 ، 352 . علم الحيل والأثقال: 313 ، 327 . القولنج: 371 ، 344 ، 371 ، 374 . العلم الرياضي: 45 ، 46 ، 306 ، 341 ، 355 . القياس: 197، 211، 287. علم السياسة: 336 ، 339 . علم العلب: 81 ، 314 ، 320 . ـ ك ـ علم الطبائع: 50 ، 51 . علم الطبيعة : 213 . الكلام: 319. علم الفلك: 185 ، 340 ، 340 ، 348 . الكي: 197 . علم الكلام: 319. الكماء: 61، 76، 76، 295، 379 علم اللحام: 303 . عام النبوة: 185 . ـ ل ـ علم النجوم: 49، 62، 294، 351. علم الحية : 252 ، 327 ، 344 . اللحام: 303 . الملوم الألهية: 45 ، 46 ، 295 ، 306 ، 368 ، 341 . اللحون: 50. العلوم الرياضية: 347 ، 346 ، 346 ، 248 ، 349 الليل: 354 ، 354 . الملوم الطبيعية : 45 ، 46 ، 306 ، 341 . - 6 -عمل الجراحات: 197. المناصر الأربعة: 165. مارستان: 295. المرد: 49، 301. ماغاسطن = المجسطى: 252 ، 318 . المالح لها: 375. ـ ف ـ السوطات: 364 ، 320 ، 364 . مبضع: 199 . المجسطى = ماخاسطن: 352 ، 318 . الفلاحة: 49. الفلينة: 47 ، 47 ، 55 ، 224 ، 55 ، 47 ، 47 المخروطات: 304 ، 320 ، 364 . الد: 360. الفصد: 197. الفلك الأعلى: 307. مرود: 199. فلك عطارد: 307 ، 346 . المراهم: 47 . الغلونيا: 289 . مز هر: 300 .

مسألة العالمية: 322. النجوم: 49، 50، 62، 62، 165، 224، 241، 252، مسائل حنين: 320. . 351 . 384 . 306 . 294 المهلات: 47. النقطة : 353 . النهار : 351 ، 354 . المجونات: 288 . النور : 186 . معجون الفلونيا: 289 . النوروز: 349. الموذتان: 326 . مغناطيس: 228 . المفارقات - النارنجات: 318، 395. المقابلة: 367. مقياس: 185 . المندسة: 45، 46، 49، 88، 252، 275، 294، الملاحة: 49. . 345 . 344 . 335 . 318 . 313 . 312 . 297 المرجان: 349. الموسية...ي: 49، 88، 252، 301، 312، 317، الميئة: 252 ، 327 ، 344 ، 348 . . 372 . 358 . 345 الْمِولَ: 87 ، 150 ، 173 ، 181 ، 252 ، 356 . ميزان أرسميوس: 327.

\_ن\_

النارنجات = المفارقات: 318، 395. وباه: 46، 50. النص: 288. الوحدة: 353

,

# فهرس الشعث والقوافي

# حرف (الباء)

| 386                    | 385                       | 383-382                   |             | 396                              |             | 386                       | 385                       | 384                       | 142        | 397               |             | 318                   | 383                            | الصفحة      |  |
|------------------------|---------------------------|---------------------------|-------------|----------------------------------|-------------|---------------------------|---------------------------|---------------------------|------------|-------------------|-------------|-----------------------|--------------------------------|-------------|--|
| أبو المفتوح المسهرودوي | ابو الفتوح يجمى السهروردي | أبو الفنوح يميى السهروردي |             | عمد بن الخطيب الرازي (مخر الدين) |             | أبو الفتوح يجعى السهروردي | أبو الفتوح يمحى السهروردي | ابو الفتوح يجعى السهروردي | مقراط      | تاج الدين الأرموي |             | أبو عبد الله المعصومي | إ<br>أبو الفنوح يمحى السهوودوي | الشاهر      |  |
| 2 الكامل               | 2 الدُويَاتِ              | الكامل عا                 | حرف (الحاه) | 2 البيط                          | حرف (الثام) | 2 اللوييت                 | الدوية                    | 2 اللويت                  | 1 المديد   | 2 الطويل          | حرف (الثاء) | 2 الطويل              | الله يت<br>2 الله يت           | الملد أيحره |  |
| الأرواح                | Ċ.                        | والوائح                   |             | الجئث                            |             | واستعت                    | ائنهرن                    | ذات                       | لنفر       | سك                | •           | شاريّة                | بي                             | ا ا         |  |
| ترناح أدواح            | واعشوشب الربى             | الما أغن                  |             | ارواحنا ليس تدري                 |             | لو تعلم داركم             | آيات نبوة الموى           | من أنكر مذهب              | إنا الدُني | على كلُّ جيدٍ     |             | حديث ذري الألباب      | أ                              | صدر اليت    |  |

| انمي خل حيزا             | ·96.       | ٥ المتقارب  | أبونعسر الفارابي                  | 302     |
|--------------------------|------------|-------------|-----------------------------------|---------|
| يكجند بتفليد (بالفارسية) | مودز<br>مو | 3           | أبو الفتوح يجمى المسهروددي        | 386     |
|                          |            | حرف (الزاي) |                                   |         |
| أقول لجارتي              | الديار     | 10 الوافر   | أبو الفتوح يجى السهروردي          | 363     |
| تدين لي اللُّنوا         | خاطري      | الطويل<br>4 | ا عد الحيّام                      | æ       |
| درخوم بودم (بالفارسية)   | غودرا      | 3           | 🏽 أبو الفتوح يميى المسهروردي      | 387     |
| کلامي مقارُ              | Ť.         | 2 الطويل    | أبو الفتوح يمحى السهروددي         | 386     |
| انت بعلكم عل.            | \ <u>\</u> | <u>}</u>    | أبو الفتوح يجمى السهروددي         | 364     |
| لأنوار نور الله          | Į.         | الطريل<br>8 | أبو الفتوح يمحى المسهروددي        | 382-381 |
| في النفسُ والجسم         | والفكر     | 1 13        | اً أبو النفيس                     | 34      |
| ,                        | :          |             | البندادي (أبو علي)                |         |
| بقريك أيها الفلك         | اضطراز     | 15 الموافر  | الحسين بن عبد الله بن يوسف بن شبل | 333-331 |
|                          |            | حرف (الراه) |                                   |         |
| لا تحسدن على             | يزميز      | د اللوييت   | سلمان بن طاهر بن بهرام السجستان   | 355     |
| إذا قنمت نقسي            | وساعدي     | الطويل      | عد الحبّام                        | 32      |
| نه را بن                 | ولا وغدا   | 2 الطويل    | أبو جعفر بن بابويه                | 336     |
| اللك رياح                | روافدا     | 5 الطويل    | عمر الخيّام                       | 325     |
| ما للمميل والمالي        | الغارة     | 2 الرجز     | أبو الفرج علي بن الحسين بن هندو   | 315     |
|                          |            | حرف (الدال) |                                   |         |

| 652 |
|-----|
| . 1 |
|     |
|     |
|     |
|     |
|     |
|     |
|     |
| į . |
|     |
|     |
|     |
|     |
|     |
|     |
|     |
|     |

|                      |             |                      | ابن شبل البندادي (أبو علي)                | 333     |
|----------------------|-------------|----------------------|-------------------------------------------|---------|
| غرجنا من فضاه        | <u>:</u> C. | 3<br>د الوافر        | الحسين بن عبد الله بن يوسف                |         |
| ولو أعطان اللمر      | والطوية     | 2 الوافر             | عر الخام                                  | 326     |
| فلذا رأيت الفصل      | عانيا       | 2 (لكامل             | أبو الفرج علي بن الحسين بن هندو           | 315     |
|                      |             | حرف (الياه)          |                                           |         |
| رنًا ورفنا ماه       | النجوى      | 4 الطريل             | أبو الفتوح يجمى السهوودوي                 | 385-384 |
| أشكو إلى الله من خلق | ومن ديني    | 2                    | عمد بن الحطيب الرازي (فخر الدين)          |         |
| خليل ليس الرأي       | ن<br>غا     | <u>الطويل</u><br>2   | أبو الفرج على بن الحسين بن هندو           | 315     |
| قل لأصحابي           | Ÿ           | <u>الرمل</u><br>د    | أبو الفتوح يمحى السهروددي                 | 388-387 |
| رغبت معرا            | F.          | <u>ا</u><br>س        | مر الختا                                  | ×       |
| وللأمور مواقيتُ      | وميزان      | 5                    | ابوالفتع البستي                           | ž       |
|                      |             | حرف (الثون)          |                                           |         |
| أقسمت بصفور س        | فذمي        | 2 المدويين           | أبو المفتوح يمحى المسهروددي               | 38      |
| يدا لك مر            | ظلائة       | 2 الطويل             | أبو الفتوح يميى المسهروددي                | 385     |
| ضوه العلوم           | ملتجلم      | 2 البيط              | كهال الدين عبد الحالق المعروف بابن الداعي | 398     |
|                      |             | حرف (الميم)          |                                           |         |
| لممري ما آدري        | نرحالي      | 2 الطويل             | عمد بن ذكريا الراذي                       | 2%      |
| فلوقنت نلسي          | رجالها      | د <u>الطويل</u><br>د | عمد بن الخطيب الرازي (فخر الدين)          | 396     |
| نهاية إقدام          | <u></u>     | د الطويل             | عمد بن الحطيب الرازي (مخر الدين)          | 38      |
| ما يلوم جسمي         | £.`         | <u>*</u>             | أيونصر المفادابي                          | 302     |

## فهرس الأعشلام

\_i\_ أحد بن اسحق: 310. أحد بن الطبب السرخسي: 323. أحد بن عيس: 19 ، 323 . آدم (أبو الشر): 16، 20، 56، 62، 332. أحد الغزالي: 326. آمون: 63 ، 76 . أحد اللبثي: 329 . أباريس: 209 . أحد بن مسكوبه: 340. إبراهم (ع): 39، 49. أحد بن المتصم: 305. إبراهيم (سلطان غزنة): 321. أبو أحد الفهرجوري: 303. إبراهم بن ادهم: 270 . أخت علاء الدولة: 373. إبراهيم بن عدي صنو يحيى: 342. أخروسيس: 287 ، 289 ، 290 . إبراهم الندج : 49 . أخنوخ: 60 ، 62 . أمر خس: 170) 253. إخوان الصفا : 23 ، 303 . أبر قلس: 178 ، 179 ، 287 ، 288 ، 289 ، 290 ، أدريانوس: 253 ، 275 . إدريس: 36، 36، 60، 60، 63، 65، 68، 81. ابر قليطوس: 147 . ادمون: 290 . أبطاطروس: 289 . أدريس: 289 . أنقر اط: 46, 48, 80, 81, 777) 196, 197 أدى: 290 . . 288 4 287 4 286 4 274 4 200 أسدقلس: 53. أراط ون: 90 . أراقلسس: 289 . اتاخارسيس: 209 . أران: 290 . إنز بن محد (خوارزم شاه): 364.

ارئاسوس: 290 .

أثالب : 44.

أرخوطس: 293. أسحوراس: 163. أسخيليوس: 163 ، 176 . اردشير: 48، 49، 51، 54، 198، 251، 253. أرساسالوس: 290. أسطات: 288 أرحد: 48. أسطفانني: 290 . أرسطاطاليس: 33 ، 37 ، 38 ، 45 ، 48 ، 53 ، 53 ، أسطيرس: 288 . أسمدطلس: 18. . 165 . 163 . 162 . 161 . 160 . 159 . 147 أسعد الميهتي: 17 ، 288 . . . 228 . 217 . 215 . 181 . 173 . 172 . 170 الاسفرازي: 327 ، 337 . . 352 ( 290 ( 276 أسفنديار : 177 ، 196 . أرسطو: 46: 54، 54، 145، 146، 145 أسقليب من: 39 ، 63 ، 80 ، 147 ، 161 ، 196 ، . 188 . 183 . 178 . 176 . 168 . 161 . 160 . 288 . 287 . 286 . 285 . 274 . 198 . 197 . 245 . 244 . 243 . 242 . 237 . 234 . 203 4300 4298 4292 4291 أسقلنادوس: 289 . .338 .336 .335 .318 .316 .305 اسقلوموس: 61. . 368 + 361 + 357 + 354 + 352 اسقليادس: 289 . أرسطسي: 180 . اسقو اطبس: 287 . أرسمندس: 46، 293، 327. اسقوروس: 288 . أرسلارس بن أبولوذس: 43. أسقيانوس: 276 . أرسلاوس: 107 . الاسكندر: 37، 31، 161، 162، 163، 187 أرسيخالس: 136. . 195 . 193 . 192 . 191 . 190 . 189 . 188 أرسيطراطس: 288. . 227 . 224 . 223 . 219 . 218 . 217 . 196 أرقليرطوس: 154. . 214 . 211 . 212 . 211 . 210 . 229 . 228 أرملس: 114. . 241 . 240 . 239 . 238 . 237 . 236 الأرماني: 114. . 274 . 251 . 247 . 245 . 244 . 242 أرمس = عطارد: 62. . 336 . 300 . 291 . 290 أر منبس: 275 ، 290 . الإسكنيدر الأفسروديسي: 47، 48، 51، 54، أرموداماليس: 90. أرمو دانطسي: 90 . . 290 . 181 . 160 أرميس: 162 . الإسكندراني: 290، 304. أريحانس: 288. اساعيل الباخرزي: 374. أريوس: 289 . إساعيل بن بليل: 294. أسادر قلس: 213. إساعيل الزاهد: 367 ، 368 . الأستابادي (أبو القاسم الوزير): 326. أصبعة: 8، 80، 83، 87، 107، 145، 160، إسحق بن حنن: 8، 39، 292. . 293 . 292 . 291 . 274 . 196 . 181 . 180

ألاون: 289 ، 290 . 4 320 4 316 4 315 4 313 4 305 4 299 4 296 الكسندروس: 164. 359 4 355 4 374 4 349 4 340 4 331 4 328 ألس: 290 . . 392 . 375 . 362 أصحاب الكفف: 254 ، 372 . الون: 240 . اصطفن: 290 . أماسيس: 91 . ابن الأعلمي: 313 . أمافرس: 289 . أمرؤ القيس: 202 . أغاثادعون: 36 . أغاربس 288 . أم وقلس: 288 . أغسطس: 38 . أموسوس: 290 . اغلوقن: 290 . أمونيوس: 163 . أفار اقرديس: 90 . أمية (يني): 55. أمّ ودونسي: 289 . أمية بن أبي الصلت: 329 . أفر وسيس: 287 ، 289 ، 290 . أفروطوخس: 290 . -1-أفرو ولع: 90 . أفرويطس: 290 . أناذتلس: 38 ، 44 ، 45 ، 83 ، 87 ، 88 ، 107 أَفِر بِطُونَ: 112 ، 113 ، 114 ، 115 ، 289 . أنباذوقلس: 213 ، 214 . أفطس: 217 . أفضل الدين البامياني: 397. الأنباري (أبو الحسن): 318. أفلاطين = أفلاطيون: 20 ، 38 ، 45 ، 46 ، 47 ، 46 أغولوس: 174 . أندراماخس: 288. 4146 4145 4124 4123 4115 480 48 أندوماخس: 276 . 4 162 4 159 4 157 4 151 4 149 4 148 4 147 أنساليدوس: 209. . 210 . 209 . 197 . 178 . 177 . 169 . 165 الأنطاكي (ابو القاسم): 118. . 288 . 287 . 286 . 276 . 274 . 258 . 229 أنطبطرس: 163 . 4 337 4 318 4 305 4 304 4 307 4 293 4 291 أنطونيوس: 275 . . 389 . 368 . 361 أنطياخس: 288 . أفلاغورس: 288 . أنقىيانى ئانى: 43 ، 173 . أقراطس: 290 . أنقبلاوس: 288 ، 290 . الاقرافيطي: 288 . أنكسافطراطليس: 289. أقرن: 197 . ألكــاغورس: 43، 44، 172، 173، 276. أقسطاء 161. أنكسامندوس: 43. إقليدس: 243 ، 260 ، 288 ، 293 ، 328 . أنكساونس: 288. أقليطس (ابن): 44. أنكسامندروس: 187. . 700 · K\_S

باسليوس: 160 ، 259 ، 287 . أنوش: 62. بافينسون: 288 . أوديوس: 164، 174، 175، 176، 290. باقراطس: 289 . أورجس: 287 . باقرون: 197 . أورساسيس: 289 . بالأون: 288. أوريا الثالث: 62. بالس: 193 ، 198 . أوريا الثاني: 62. بالوحوش الأطبقي: 214 . أوزيا: 36. بامسطوس: 54 . أوشحيح بن نوارك: 186. أولوس: 184 . بانتوز (صاحب ست): 364. أو ماذن: 163 . باوفرسطس: 160. أومر مولوقس: 288 . باولسس: 162 . أومروس (الشاعسر): 42، 46، 150، 202، باومرسطوس: 145 ، 164 . . 249 . 247 . 246 . 244 . 203 البخاري: 358. أيارس: 114 . بختنصر: 48، 199. ايسلاوس: 114. بدر بن حسنويه (شمس الدولة): 370 ، 371 . ايفورس بن ناونيس: 44. بدر (غلام المعتضد): 294. الإيلاقي (عمد): 328. بديم المتكلم الممذاني: 326. ايلاوس: 63. ىر قلسى: 294 . إيلوس: 293 . بركاليس: 289. أبوليانس: 34، 55. ير لملتمطس: 214 . بر مالىدس: 274 . البرمكي: 304 . بروكليان: 18. ابن بابا بن سوار بن بهنام: 296. بزرجهر: 54. بانك: 49، 51، 54، 253 البسق (أبو الفتح): 364. بابوس: 92. البسق المقدسي: 303 . ابن بابویه (أبو جعفر ملك سجستان): 336، السطامي (أبويزيد): 379. . 356 البصري (أبو الحسن): 84. بار ان: 263 . البطريق: 304 . بارياندروس: 209. بسطروس: 289 . باز: 279 ، 282 ، 283 ، 284 ، 285 بطليميوس: 47 ، 49 ، 52 ، 252 ، 253 ، 255 ، باساليس: 197 ، 198 . باسطوس: 54. . 360 . 311 . 293 باسليس: 288 . الندادي: 19.

الندادي (أبر الركات): 343 ، 344 . \_ ت\_ البغدادي (ابن التلميذ أبو الحسن): 330 الندادي (أبو الخير الحسن): 296. تاج قدين الأرموي: 397 . تاج الدين الفارسي: 375 . النفدادي (ابن الشيل): 331. تاج الملك: 371 ، 372 . طراط: 287، 288، 289، 298، 297. تاذر : 33 . ىقراطىس: 289 . ئار ح: 62 . بلاديات: 289. اللاذري: 289. تتواغورس: 87. الترابي أبو بكر الخوارزي: 371. ابن بليل: 294 . البلخي: 23 ، 296 ، 308 ، 366 . تكش خوارزم شاه: 394. بلسوخس: 76 . ابن التلميذ الغدادي: 330 ، 331 . ىلوقى: 147. أبو تمام النيسابوري: بنجارا (الخاقان شمس الملوك): 324. تنكلوشا: 11. بندقليس: 81. بهاء الدين الخرقي (أبو محمد): 344. ـ ث ـ جرام: 206، 325. ئابت بن قرة المرأني: 293 ، 294 ، 306 ، 351 يمن: 48 ، 107 ، 177 ، 196 ، 198 . بهمن يار (ابن المرزبان): 316، 327، 371. ئاسطوس: 54. ساسان: 275. ثالبس: 203 ، 209 ، 214 . بوانيوس: 276. الدزجان (أبو الوفا): 310. ثالبس الملطي: 42 ، 48 . بولانس: 289 . ئامسطوس: 181 ، 182 . بولس: 287. ثانون: 290 . ب ل لي : 288 . ئاودوسوس: 253 . البروق (أبو ربحان محدين أحد): 348، 349، ئارفرسطس: 174 ، 176 . ئاون: 230 . . 350 سطاقہ ہے: 209 ئيوس: 230 . اليهقسسي: 23 ، 174 ، 291 ، 292 ، 293 ، 296 ، - ج -4310 4309 4308 4305 4303 4299 4298 الجائلين (أبو الفرجين الطبب): 291 ، 308 . 4319 4318 4317 4316 4315 4314 4313 جاربكساتس: 289. 4329 4328 4327 4324 4323 4322 4320

4355 4346 4345 4344 4343 4342 4330

. 144 . 164

جالتوس: 19، 46، 47، 40، 81، 81، 199، 199،

280 . 279 . 277 . 276 . 275 . 274 . 253

الحسن البصري: 352 . أبو الحسن بن حويه: 329. الحسن السمرقندي: 346. الحسن بن سوار (أبو الخبر): 296 ، 297 ، 314 . الحسن بن الفضل الراغب (أبو القاسم): 320. الحسن بن كردة (أبو بكر): 140. أبو الحسن بن هارون الحراني: 355 . الحسين بن طاهر بن زيلة (أبو منصور): 317. الحسين بن عبدالله البخاري (أبو على ابن سينا): . 375 . 374 . 373 . 369 . 368 . 367 الحبين بن عبد الله بن شيل البغدادي: 331. الحسين بن محد بن الفضل الراغب: 320. الحسين (ملك الجبال): 374. الحسين بن منصور الحلاج: 377، 379. حنين: بن اسحق: 291 ، 292 ، 294 ، 294 ، 353 . أبر حنيفة: 356. أبو حيان: 362 ، 360 ، 362 . حى بن يقظان: 317 .

- خ -

خازن السلطان: 327. خالد بن يزيد: 55، 305. خسرو بن دارا: 48. أبو الخطاب: 363. خطيب هراة: 319 ، 394 . ابن خلدون: 348. خلف بن محد : 364 . خوارزم شاه مأمون بن محد: 315، 350، 364، . 370 . 367 الخوارزمي: 345 . الخيامي (عمر): 322، 323، 324، 326، 346.

. 288 . 286 . 285 . 284 . 283 . 282 . 281 . 352 . 309 . 297 . 290 جبريل: 35. الجيل مجد الدين: 394. الجرجاني (اساعيل أبو الحسن): 364. جعفر البلخي، أبو معشر: 52، 53، 60، 61. جعفر الطيار: 313. أبو جمغر الملك: 305، 337. ابن جلجل: 49، 60، 60، 107، 105، 160، 145 . 291 . 274 . 258 . 253 . 196 . 177 جلسوس: 290 . جلكس: 289 . جم (الملك): 50 ، 86 . جال الدين الجبلي: 380 . جال الملك بن نظام الملك: 318. الجورجاني (عبد الواحد أبو عبيد): 317. الجوشني، على بن أحمد: 343. الجوهري: 345. جِيلُون: 209 . جوم ث: 60.

- ح -

أبو حاتم المظفر الاسفرازي: 327. الحارثاني (محد السرخسي): 340. حاماسب: 31 ، 54 . حبيش الطبيب: 293 . الحجاج: 55. ابن الحجاز : 297 . حذيفة: 35.

الحراني: 290 .

حـام الدولة: 374 . الحسن: 270 .

الحسن بن اسحق بن محارب القمي: 334.

ذا النون المصرى: 36. - 2 -ذولس: 289 . دارا: 48، 49، 54، 217، 219، 220، 221، 221 . 237 . 231 . 226 . 224 . 223 . 222 - ر -دارات: 217. رارياطا: 90. دارفن: 198 . الرازي (محدين الخطب): 392. دار ٿين: 209 . الرازي (محد من زكريا): 295 ، 296 ، 313 . دانيالوديموس: 276. راسطن = أرسطن: 147. داود (م): 36، 45، 81، 81، 261، 262، الراغب (الحسن من الفضل): 320. . 287 . 263 الراغب (الحسين بن أحد بن الفضل): 320. دراقن: 287، 288. راقليس: 196 . درانوس: 290 . دسلون: 93. رامس: 290 . رسم ( فخر الدولة على): 185، 370. دمدد: 185 . الرشيد : 305 . دفيانوس: 253 . رغالس: 289. دمرطريوس: 92. ابن رقبقة (شهاب الديس السهبروردي): 378، ديارغورلس: 214. دبار سقورنوس: 288 ، 289 ، 290 . الديلمي ( يمي النحوي) : 182 ، 304 . ركن الدولة بن بويه: 335. رماسدس: 197 . دبلون: 90. رمانيدس: 286 . ديقراطيس: 44، 46، 48، 177، 196، 214 روشنك (ابنة دارا): 224. . 336 . 290 . 289 . 288 روفس: 288 . الدينوري: 35 . روقيا (أم الاسكندر): 255، 229، 231، 233، ديوجانس الكلي = ديونسوس: 46 ، 183 ، 186 ، . 238 . 290 . 241 . 239 . 194 . 191 . 188 . 187 رومس: 38 . . 147 : . - - - 2 أبو ريمان السرون: 23، 297، 208، 318. ديوفيلس: 288. ريطن: 189.

ـ ذ ـ

ذر الترني: 46، 188، 217، 218، 220، 221، 222، 223، 224، 225، 225، 226، 227، ذر الأكاف: 49، 34،

زحل (غلام): 360. زرادشت: 51، 184، 186، 289.

- ز -

الزركل (خير الدين، صاحب الأعلام): 18. السرخسي (محود): 345. سركيس عواد : 18 . أبو زكريا الضيمري: 357. الزنجاني (ابن زهرون، على، أبو الحسن): 303. سرهون بولس: 276 . سريرقطوس: 288 . زورشت: 185 . سريطيون: 217 . زومانك: 290 . سطن: 288 . زباد: 337. سطيدس: 209 . زىد: 146. أبو سعد الحبذاني: 310. زيد بن رفاعة: 303. أبر سعيد : 371 . ابن زيلة (الحسين بن طاهر)، 317. السميدي منة الله: 343. زېنسيون: 45 ، 190 ، 213 ، 214 ، 215 ، 229 ، سعيد بن يعقوب: 294 . . 290 سغراطون: 287 . سفرونسقس: 108 . مفداس: 180 . سفيروروس: 288 . سادرنطوس: 289 . سقالس: 288. السادري: 290 . سقراط، سقراطيس: و، 20 ، 23 ، 48 ، 44 ، 46 ، سادس: 288 . . 113 . 112 . 110 . 109 . 107 . 48 . 47 سادياس: 288. . 122 . 121 . 118 . 117 . 116 . 115 . 114 ساروس القليطي: 289 . . 142 . 141 . 137 . 133 . 126 . 124 . 123 ساسب: 177. c 214 c 182 c 163 c 147 c 145 c 144 c 143 ساطروس: 275 . . 331 . 328 . 324 . 321 . 310 . 293 . 289 ساقرطيس: 288 . 4 373 4 369 4 368 4 367 4 353 4 349 4 348 سالس الحمصي: 289. . 375 . 374 سامي حارنة: 18 . ستروتس: 288 . ساورى: 288. سقلوس: 288 . سبكتكين: 297 ، 318 . ستازة (والدة ابن سينا): 367. سقورس: 290 . السجرى (أبوسليان السجستان): 23، 172. ابن سلس: 360 . سلهان بن طامسر السجستاني: 23 ، 355 ، 356 ، . 343 (339 (337 (336 (184 . 358 . 357 سرخاب= سرحان: 312. سليان بن دارد (خ): 36، 45، 84، 88، 287. سر خس: 197 . أبو سليان للنطقي: 301 ، 305 . فسرطسي (أحدين الطيب): 323. السرخسي (محد الحارثي): 345.

سمرى: 290

السمال: 17 . شرف الدين: 197. شعب (ع): 36. سموليس: 288 . شمس الدولة : 371 ، 372 . ستبارس: 288 . . سنجر (السلطان): 199، 224، 330، 346. شمعون الصفاء 209. ابن سهلان النجار: 328، 329. شهاب الديس السهبروردي: 378 ، 380 ، 392 أبو سهل: 30 . أبو سهل: الكرهي: 313. شهاب الدين الواحظ السنوبان: 330. الشهرزوري (كال الدين): 17، 19. أبو سهل المسيحي: أبو سهل النيل النيسابوري: 320 . الشهرزوري (المارك بن حسن): 17. الشهرزوري (محد بن عبدالله بن القاسم): 18. السهيل (أبو الحسن): 370. الشهرستاني ( تاج الدين محمد ): 329. سوباخس: 288. الشهيد (السلطان) 352 ، 352 . سورندون: 288 . شبث (ع): 36 ، 56 ، 62 ، 62 . سوسن: 289 . الشيخ البوناني: 187 ، 184 ، 187 . سولون: 209 ، 210 . الشرازي (أبو محد): 370. ابن سيار الطبيب: 255. السيّد المعظم: 397. - ص -سبر: 352 . الصابئي: 293 . سساوس: 287 . الصالي (أبو الخطاب): 362. سيطوس: 288 . الصال (أبو اسحق): 362، 363. سف الدولة بن حدان: 299. صاحب مازكرد: 398. --قورس: 287 . الصاحب أبو محد الخارى: 300، 301 سهاهونس اظرون: 92. سياونس: 113 . ابن صاعد: 23، 295. ابن سينا ، أبو على ، الحسين بن عبداله: 9 ، 23 ، الصديق (أبو بكر): 194. . 328 . 324 . 321 . 304 . 297 . 295 . 182 صلاح الدين يوسف: 379 ، 380 . 4 373 4 369 4 368 4 367 4 349 4 348 4 331 أبو الصلت (أمية بن أن الصُّلت): 329. . 375 . 374 صمصام الدولة: 341. مىنوچى بن عدي: 342 . ـ ش ـ صور مدرس: 287 ،

- ض -

ضايس: 181 -

الصورى: 290 .

شابور بن أردشير: 48، 49، 52، 54، 55.

شاه مأمون بن محد بن خوارزم شاه: 297 . الشاري (زين الدين): 328 .

عاموس للصري: 289 . الضحاك بن مي: 51. العبادي (أبو منصور): 329. الضميري (أبو زكريا): 362. المباس: 55. العباس بن الحسن (الوزير): 292. \_ ط \_ أبو العباس اللوكري: 327. طاطو صاب: 79 . عبدالدين محد المياغي (عين الفضاء) أبو المعالي: الطامر (الملك): 381 ، 380 . طاهر بن الحسين بن زيلة: 317. أبو حداثة المصومي: 317. طالوطاغورس: 213. أبر مبدالة النائل: 304 . الطبري (على بن زين): 295. عد الجليل بن عبد الجبار (ظهير الدين): 347. طرسمين: 62 . عبد الحالق (ابن الراعي): 398. الطرسوسي: 289 ، 290 . طغرل بك (السلطان): 375 . عبد الرحن الحازن (أبو الفتح): 346. ميد الرحن بن ابي صادق (أبو القاسم): 320. طلحة النقى: 337 ، 362 . صد الرزاق (الوزير): 324. طمهورث: 43 ، 54 ، 186 . الطوسي (محد نصير الدين): 398. عبد الواحد الجورجاني: 317. أبر عبيد: 371، 372. طوطوسوس: 290 . عبيدالله بن الحسن (أبو القاسم): 360 . طياطاس: 288 . مثان: 285 ، 304 . طيفورس: 51 . أبر مثان الدمشتي (سميد بن يعقوب): 294 . طياس: 290 . المروضي (أبو الحسن): 370 . طبالوس: 109 . العروضي (أبو محد): 162 . طبإناوس: 288 . مسكر الغور: 374. طياوس: 145 ، 148 . عضد الدولة : 340 . مطارد = أرمس: 62 . ـ ظـ ـ علاء الدولة: 371، 372، 371، 374. ظهير الدين عبد الجليل بن عبد الجباد : 347 . علاه الدين تكش خوارزم شاه: 394 . ظهير الفارسي: 378 . ملاه الدين بن سلمان: 398 . ظهير الملك (على البيهتي): 319، 329، 330، ملاء الدين القمَّاح: 328 . . 345 مل بن أساس العولي (أبو الحسن): 303. ملّ اليهاني: 319 .

-8-

المامرية: 297 . العامري (محد بن يوسف): 22.

مل بن الحسين بن هندو : 314 . ملَّ الحَلَوْنَ المُروزِي: 346 .

علَ بن زمرون الزغباني ( أبو الحسن) : 303 .

فلام زحل: 360 . عل بن زين الطبري: 295 ، 296 . غورس: 274 ، 286 ، 288 . على بن شاهك التصاري: 347. غباث الدين (السلطان): 394. مل بن أبي طالب: 35 ، 84 . عل بن عيسي اللوالمي: 350 . ۔ ف۔ عل بن عيسي (الوزير): 295. عل النسوي (أبو الحسن): 322. فابىوس: 92 . علوقن: 284 ، 285 . الفاراني (محد بن محد أبو النصر): 23، 172 عاد غانر: ١٥. 348 : 342 : 301 : 300 : 299 : 182 مبر الخيامي: 318 ، 324 ، 346 . عمر بن سهلان الشاوي: 328. الغاضل (القاضي): 380 . مترد : 146 . فافامس: 290 . عمروين العاص: 37. فافولوس: 289 . العميد أبو سهل الحمدوق (صاحب الري): أبو الفتح البسق: 364 . أبو الفتح بن العميد : 341 . ابن المميد القمى: 314 ، 340 ، 355 . أبو الفتح مودود بن السلطان الشهيد : 352 . المنزي (القارط): 301. فخر الدولة عل: 370 . الموق: 303. فخر الدين الأخلاطي: 398. عيسى (ع): 49، 309. فخر الدين الرازي: 381، 392. مسى بن أحد بن زرعة : 352 . فخر الدين الغضنفر: 360. ميسى بن على بن عيسى بن الجراح: 359 . فخر الدين المارداني: 380. فخر الدين المراغي: 348 . قراطس: 240 . - غ -أبو الفرج بن الحسين بن هندو : 314 . فرشاوش: 54 . غاديون: 62. فرطانس: 289 . غاغولس: 288 . غالب العطار : فرغورس: 214 . فرفوريوس: 23، 48، 89 160، 290. غالوس: 288 . فرميجون: 288 . فروتوليا: 90. غريب ألشة: 145. فريد الدين داماد : 398 . غريب الناطس: 145 . فس: 274 . فريغوريوس: 256 . فلارمانوس: 43. فلافيطر: 289. الغزال (أبو الحسن): 324. الغزال: 23، 304، 324. فلاويط: 275.

فلوس: 217. قرطونيا: 92. قرلس: 92. فواطرفس: 180 . قرماسب: 52 . فواطليس: 75. قسطنطين: 39 . فوانيطوس: 216 . قطب الدين المصري: 398 · فودادس: 289 . القفط...ي: 83 ، 87 ، 145 ، 160 ، 174 ، 177 ، فوديفوس: 288 . فوراس: 191. . 292 . 291 . 274 . 202 . 196 . 181 . 178 فور (ملك الهند): 225، 226. . 116 . 313 . 303 . 299 . 298 . 296 . 293 فورس: 240 . ,346 , 343 , 340 , 330 , 329 , 324 , 323 فوريس: 289 . . 392 . 362 . 359 . 355 فوطس: 229 . قلەن: 93. القمَّاح (علاء الدين): 328. فولانيطوس: 276. فوياغورس: 288 . القمى (الحسن بن محارب): 334. فيادوس: 290 . قندوزس: 52 . القرابل: 290 . فيثاغورس: 38 ، 45 ، 46 ، 47 ، 49 ، 87 ، 88 ، قولوس: 290 . . 107 . 104 . 103 . 95 . 93 . 92 . 91 . 90 قولو فراطيس: 90 ، 91 . . 306 . 293 . 161 . 147 . 146 . 110 القومسي (الحسن بن كردة): 340. فيلاطس: 198 ، 290 . قلون: 93. فيلاطوس: 217 . قىنان: 62. فيلسن: 48، 161، 162، 163، 217، 221. فيلبسوس: 241 ، 242 ، 244 . فلوس: 289 . ـ ك ـ فينوس: 197 . فياطوس: 290 . كباطيس: 213. كثيرين يعقوب النورازي: 350. الكحال: 290 . ۔ ق ۔ ابن كردة (الحسن القومسي): 340. الكرماني (أبو القاسم): 309، 373. قابس السقراطي: 178. كسافوفراطيس: 162. قابوس بن وشكمير (شمس المعالى): 350 ، 370 . كسانوام اطبس: 147. القارط العنزي: 301 . كستاسب: 196. القاسم بن عبد الله: 323 . کسري: 253 ، 339 . القاشي (محد المرقى أفضل الدين): 397.

القاضي الفاضل: 380.

الكلي: 187 .

ماريوس: 288 . كال الدين عبد الخالق ابن الراعي: 398. ماريطس: 289 . كال الدين بن يونس: الكندى (يعقرب بن اسحسق): 23 ، 35 ، 305 ، ماسطيس: 287. مامارالي: 290 . .348 . 323 . 313 . 306 ماعاریقی: 213 . كورس: 92. ماغارس: 287 . كوشك (أبو الفتح): 319. ماقالس: 290 . كوشار: 322. ما قندرس: 191. الكوهي (أبو سهل): 313. ماقولس: 289. كيخسرو: 54. ماكاليس: 288. كوم ث: 54، 60، 185. مالانا ارسا: 198، 287. مالوس: 287 . ـ ل ـ ماليس: 275 ، 333 . لاق آخر مك (سلطان) 364. مان: 398 . لارفسوس: 214. ماهانس: 287 . . 63 : . - 9 كا ماهلليل: 62 . لاوفينوس: 214. مايطانس: 288 . لقيان / لقمن: 45، 83، 84، 270، 271. المارك بن حسن الشهرزوري: 17. لوقس: 288 . مبر اواس: 197 . اللوكري (أبو العباس): 329. مق بن يونس: 298، 388، 389. الليثي: 292 . محدين أحد المروني (أبو ريحان): 348، 349، لنواطيس: 276. . 350 عد أحد الشريف: 10. محدين أحد المموري البيهقي: 346 ، 347 . عد الإيلاقي: 328. المأمون: 55، 291، 299، 306. عدين تكش: 394. محد بن جابر الحراني البتاني: 299 . مائر : 241 . محد بن جابر بن سنان: 293. ماجونار: 289 . مادقسر: 289 . محد الجراري: 10. مارس: 288 . محد من الخطيب الرازي ( فخر الدين): 392. محد بن زكريا الرازي: 295، 296، 313. مار سر جس: 288 . محد السرخسي الحارثاني: 345. مارسوس: 290 . محد السلطان: 346. مار قسى: 289 . عد الطوسي (نصير الدين): 398. مار ماندس: 213.

محد بن عبداك (ص): 33. منصور بن سرحون: 55. عدبن عبدالجيل: 84. منوجهر: 184. عمد بن عبدالله بن القاسم الشهرزوي: 17. المدى: 305 . مهراريس: 287 . محد بن محد الفاراني (أبو نصر): راجع الفاراني. مؤيد الدين العرضي: 398. محدين محود (السلطان): 364 ، 373 . محد المرقى أفضل الدين القاشي: 397. ىردقى: 289 . مرسي (خ): 39 ، 186 ، 202 ، 203 ، 209 ، 332 . محدين مشعر البسق المقدسي: 303. موسى بن جعفر : 398 . محد بن ملكشاه (السلطان): 344. المياغي (حدالة بن محد): 126. محد بن منصور (عميد خراسان): 321. أبر محد المهلي: 340. ميروفس: 244 . ملاطوس: 229. محد بن يوسف العامري: 22 ، 23 ، 45 ، 47 ، ميمون بن النجيب الواسطى: 119. محود الأرص (أبو الحتير الحسن بن سوار): 296. محود بن سكتكن: 292 ، 318 . ـ ن ـ محود السرختى: 345. ناسطيوس: 290 . عى الدين المعري: 398. ابن المرزبان (بهمن يار): 316. ناوفرسطس: 290 . التي (س): 297، 298، 314، 380. مرقس: 287 . غيم الدين التزويق: 398 . مساوس: 288 . ابن الندم: 8، 20، 23، 25، 49. مستانس: 239 . نستاسف: 185 ، 186 . مستانوس: 288. النسوي (أبو الحسن على): 322. مسطنوس: 288 . متعودين محد ملكشاه (السلطان): 344 ، 351 . نصير الدرلة: 340 . نظيف الرومى: 362 . ابن مسكويه: 309، 340. أبو النفيس: 341 . المسيح: 38 ، 39 ، 34 ، 274 ، 291 . غرود الجار: مطرر: 230 . النهرجوري (أبو أحد المون): 303. ىمارىة: 283 ، 304 . نوح: 36، 383. المتصم: 291، 305، 306، 209، 315. النوشجاني: 361. العتضد: 293 ، 351 . نوقطوس: 240 . أبر معشر: 9، 23، 52، 60، 61، 322. التيسابوري (أبر نمام): 337 ، 338 . مقيس: 290 . نيقاس: 289 ، 282 ، 284 ، 284 ، 285 . المقتدر : 292 . نيقولاوس: 352. ملك شاه: 324 ، 344 ، 347 .

نيقوماخس: 49. أبو الوفا البوزجان: 310. النيل (أبو سهل): 320. وهب بن يعبش الراقى: 362 . - ی -يارن: 288 . هرمس: 31 ، 52 ، 56 ، 60 ، 61 ، 62 ، 63 ، 79 ، ياقوت: 17 . . 389 . 289 . 80 مين خالد البرمكي: 304. الحروي (اسباعيل): 72. یمی بن زکریا: 57. ابن هند : 297 . يحي بن عدي (أبو زكريا): 296، 316، 340 ابن هندو : 314 . . 361 . 357 . 356 مولاكو: 398. يمي النحري: 182 ، 290 ، 294 ، 304 . ابن الحيم: 9، 311، 313. يزد (اللك) ملاء الدولة: 322. أبو يزيد : 377 . بعقوب بن اسحق الكندي: 305. - و -ينطس: 290 . اليهودي (أبو البركات): 345، 395.

يوقيسانوس: 276 .

يونا: 288 .

وارجيس: 197 . الواردت: 18 . الواسطى (ميمون بن النجيب): 319 .

#### فهرس السلدان والسدن والمواضع

-i-أسطوخس (نير): 220. أسطيدوس: 222 . أسقليا: 147. أسيا: 162 ، 163 ، 274 ، 273 . أبياس: 210 . الإسكندرية: 37، 62، 229، 230، (23، 252، أنسر: 144 ، 162 ، 209 . . 276 . 275 أنسة: 44، 44. أسلس: 122. إصطافرا: 163. أثبناس: 242 ، 244 . إصطخر: 185. أثبنة: 43 ، 44 ، 52 ، 275 ، 276 . أصفيان: 52 ، 324 ، 340 ، 346 ، 372 ، 373 اثنية : 178 ، 163 ، 162 ، 161 ، 147 ، 145 ، 32 . 378 . 374 . 209 . 187 أَذِر سِجان: 184 ، 185 ، 222 ، 316 . أطيقي: 214 . أفاذعِيا: 147 ، 162 . أرافليا (مرقلة): 90. أفاسوس: 90 . إربل: 17 . أفراضنا : 44 . أركون: 214. أفر غلينا: 83. إرمس: 62 . أرمنة: 37 ، 39 ، 220 . إفرنية: 38. أرواس: 114 . إفرودمانساس: 181 . أساخ 1: 45. إفروطوليا : 91 . أفسطس: 45 . إستانيول: 9. . 367 أفشنة : 367 إسرائيل (بنو): 95، 261، 270. أفنطس: 161 . أسطاعن: 161 .

| بردوان (قلمة): 371 ، 372 .                    | . أفولونيا: 127                             |
|-----------------------------------------------|---------------------------------------------|
| پرتاموس = ( فرغامس): 253 .                    | . تونوپ ، ۱۵۰ .<br>أقيانس: 38 ، 39 .        |
| بر عنوس سر روعسل)، دوه.<br>البرفز (علكة): 38. | .بيس. 195، 197.<br>أقيدس: 198، 197، 198.    |
| -برودس: 253.                                  | . بيدين . 196 .<br>الأخر : 196 .            |
| بروت . 364 .<br>بست: 364 .                    |                                             |
| بسران: 377 .                                  | ، صن المعاد .<br>أمانيا (أمانية): 37 ، 38 . |
| بغداد: 18، 52، 53، 59، 295، 295، 301          | أمطرون: 91.                                 |
| 335 : 331 : 330 : 329 : 323 : 316 : 315       | . روب.<br>أمنغورس: 161 .                    |
| . 398 : 397 : 370 : 366 : 357 : 344           | رو<br>أموسا: 214 .                          |
| بکر (دیار): 379.                              | أندراجن: 94.                                |
| بلخ: 52، 328، 367.                            | الأندلس: 38، 39.                            |
| البوتاجية (جبل): 61.                          | أنطاكياً، أنطاكية: 45، 45، 90، 92، 258.     |
| بيت المقدس: 57 ، 26.3 .                       | أنطاليا: 92 , 95 .                          |
| بېرون: 348 ، 349 .                            | أنطولوماليس: 275 .                          |
| بيهل: 319 .                                   | الأهرام: 53، 61،                            |
|                                               | أولوقومون (هيكل): 112.                      |
| ـ ت ـ                                         | أولو ليس: 94.                               |
|                                               | إيليون: 222 .                               |
| تواكس: 161 .<br>توكستان : 300 .               |                                             |
| _                                             |                                             |
| تيطس (بمر): 37.                               | - ب -                                       |
| ۔ ث ـ                                         | باب الأبواب: 37.                            |
|                                               | بابل: 49، 50، 51، 53، 61، 81، 90،           |
| الثغور الجزرية: 37 .                          | . 251 . 241 . 223 . 186 . 95                |
| الثغور الشامية: 37 .                          | باخرز : 328 .                               |
|                                               | بالين: 214 .                                |
| - ج - ٠                                       | بَتَان: 299 .                               |
|                                               | بجر تيطس: 37.                               |
| <b>جانون: 94 ، 370 .</b>                      | يمر الروم : 37 ، 38 ، 196 .                 |
| .جرجان: 315، 373.                             | البحر الرومي: 37 ، 38 .                     |
| جرمتین ( من قری بخاری ) : 367 .<br>           | البحر المغربي: 38.                          |
| الجزيرة: 49 .<br>۱۹                           | بغاری: 367 ، 370 .<br>مردریا                |
| جند شابور : 54 .                              | البراني (الأمرام): 61.                      |

| ر – | - |  |  | - 8 | ٠, | • |
|-----|---|--|--|-----|----|---|
| -   |   |  |  |     | _  |   |

رستاق جي: 52 . حاجرم: 370 . الرملة: 261 ، 263 ، 270 . حران: 184، 185، 299. الرما: 62. الحقافي (سوق): 291 . الحكمة (دار): 56، 62. رودس: 196 ، 198 . الروس (علكة): 18. حلب: 379. روسقاد: 229 . حلفيد: 161 ، 163 . الروم (عملكسة): 37، 38، 39، 54، 55، حص: 30 ، 196 ، 251 ، 251 ، حيفا: 209 . روصة: 37 ، 39 ، 40 ، 112 ، 113 ، 275 ، 276 . الري: 295، 300، 315، 322، 370، 371. - خ -۔ س -الحاقانية : 364 . سارويه 22 ، 53 . خراسان: 321، 246، 327، 364، 366، 394. سامىي: 43. خزانة السلطان سنجر: 319. ساموس: 90، 91، 92. الحزانة النظامة: 318. ساميا: 43. الخطا: 398. ساوه: 328. الخليج: 37 ، 39 . سجسنان: 336 ، 356 . خار : 198 سفراقوس: 217. خوارزم: 297، 364، 345، 364، 367. سقليا: 162. سقلية: 30، 92، 103. سقرنيا: 209. ـ د ـ سقوينون: 94 . دائن البرالي: 61. ىلموس: 90. دار الحكمة: 36، 62. سمر تا: 275 . دار الحلافة: 329. ---ان: 370. دليس: 209 . سملقان: 370 . داور ان شهر : 185 . سمنان: 312. السند : 348 . دمشق: 18 ، 301 ، 380 . سنس: 112 . دمستان: 370 . دبار یکی: 379. سوراقوسيا: 92.

| <b>-</b>                                     | سورواقوسا: 215 .                             |
|----------------------------------------------|----------------------------------------------|
| المواق: 17 .                                 | سورية : 90 .                                 |
| معراق: 17 .<br>مسقلان: 301 .                 | سبلون: 214 .                                 |
| •                                            | سيواس: 39 .                                  |
| هين شمس: ٩١.                                 | سيوط: 275 .                                  |
| :                                            |                                              |
| - <b>ė</b> -                                 | <b>۔ ش ۔</b>                                 |
| غزنة: 297 ، 300 ، 321 ، 374 ، 394 .          |                                              |
| الغور : 394 .                                | شار ستان: 330 .                              |
| غزية: 210 .                                  | الشام: 38 ، 49 ، 49 ، 50 ، 57 ، 57 ، 38 ، 48 |
|                                              | . 299 . 291 . 275 . 270 . 261 . 220 . RM     |
| _ ف _                                        | . 379 . 311 . 301                            |
| فاراب: 300 .                                 | الشامات: 196 .                               |
| <br>قارس: 48، 49، 54، 81، 222، 223، 223، 224 | الشيال (ممالك): 37.                          |
| . 251                                        | شهرزور : 17 ، 229 ،                          |
| الفارسة (عملكة): 37.                         | شيراز : 373 .                                |
| فارقرطا: 93.                                 |                                              |
| فاروطوبا : 93 .                              | - ص -                                        |
| الفاضلة (المدينة): 384.                      |                                              |
| الفاطيس: 213                                 | الصعيد العالي: 312 .                         |
| قرغامس = برغاموس: 274 ، 276 .                | صعيد مصر : 61 ، 57 .                         |
| الفرقدان: 125 .                              | الصين: 31 ، 52 ، 228 .                       |
| الغرماء : 275 .                              |                                              |
| فرونوطونيا : 93 .                            | _ b _                                        |
| فريتون: 94 .                                 | الطائف: 321 .                                |
| الفسطاط : 62 .                               | طارم: 371 .                                  |
| فلسطين: 48 ، 261 .                           | طافروماسون: 92 .                             |
| فيدطوس: 222 .                                | طاموس : 94 .                                 |
| فيلا: 222 .                                  | طبرس: 220 .                                  |
|                                              | طنجة : 38 .                                  |
| – ق –                                        | طواس (جبل): 222.                             |
| قاشان: 397 .                                 | طرخبا: 94.                                   |
| القامرة: 311 .                               | طوس: 370، 398.                               |
|                                              |                                              |

| - f <b>-</b>                             | قارمونيا: 91.                                |
|------------------------------------------|----------------------------------------------|
| ماء مدين؛ 384.                           | قبروها 🗕 حص: ۱۷6 .                           |
| •                                        | قرافطا: 92 .                                 |
| مابر دین : 380 .<br>۱۱ کست               | قرطبة: 84.                                   |
| ماز کرد : 398 .<br>د د د د               | قروطونيا: 92.                                |
| ماطانیطس:                                | قزوين : 370 .                                |
| ماطربوبطيون: 92 .                        | قسطنطنية : 39 ، 50 .                         |
| مامانيــا : 90 .                         | القطب الجنوبي: 351.                          |
| ما وراه النهر : 364 .<br>                | قطيداه : 222 .                               |
| المدينة الفاضلة: 384 .                   | -<br>قر: 196 ، 197 ، 198 ، 285 .             |
| <b>مرافة: 378، 394.</b>                  | ر<br>قوفيس: 161 .                            |
| مرجالوس: 225 .                           | ر يان ميکل) : 209 .<br>قرلون ( ميکل) : 209 . |
| مرزقوان: ۱29                             | قومس: 229 ، 171.<br>- قومس: 229 ، 171.       |
| مرو: 225 ، 296 ، 327 ، 344 ، 345 ، 374 . | ون: 340.                                     |
| مريوس: 95.                               | ,                                            |
| المسجد الأقصى: 316 .                     | ـ ك ـ                                        |
| المشتري: 131 .                           |                                              |
| مشهد موسی بن جعفر : 398 .                | كدبانويه : 370 .                             |
| مصر: 45، 49، 50، 51، 53، 62، 88، 90،     | كربالون: 370 .                               |
| . 379 . 329 . 311 . 275 . 252 . 147 . 91 | الكرح: 374 .                                 |
| المغرب: 42، 220، 228، 231، 279.          | كركالح: 370 .                                |
| المقدس: 163 .                            | کر کوك: 17 .                                 |
| مقدونيا: 161، 162، 163، 282،             | كوزخان: 328.                                 |
| مقدونية: 48 ، 241 .                      | كنيسة القيامة: 316.                          |
| مقطابوبطيون: 94 .                        | الكرنة: 305 .                                |
| الملحد: 398 .                            | كورة مرو : 327 .                             |
| ملطية: 42 ، 43 .                         |                                              |
| مالك الشيال: 37 .                        | <b>-</b> J -                                 |
| ملكة البابلين: 37 .                      |                                              |
| علكة البرغز : 30 .                       | اللان (بلاد): 17 .                           |
| علكة الروس: 38 .                         | لوقيا: 94.                                   |
| ملكة الروم: 37، 38، 39.                  | لوفيون: 162 .                                |
| الملكة الفارسة: 37.                      | لرقين: 162 .                                 |
| منف: 62 ، 91 .                           | ليستطواطوس: 210 .                            |
|                                          |                                              |

الموصل: 17، 18، 397. المند : 11 ، 11 ، 11 ، 11 ، 223 ، 225 ، 226 ، 228 ، 228 ميافارقين: 378 . . 367 . 349 . 237 هيكل اولوقومون: 112. ـ ن ـ هيكل الشمس: 81. هيكل المسوسين: 94. الناطس: 145 . نسا: 370 . - 9 -نظامية بغداد : 329 . النوبة: 261 . واسط: 52. نيسابور: 370، 375، 398. الوقارس: 93. النيل (نير): 49، 50، 311، 312. - ي -\_ --اليمن: 379 . هراة: 319 ، 394 . يرنان: 45، 46، 48، 83، 88، 199، 355 همذان: 17، 344، 370، 371، 372، 374، اليونانيين (بلاد): 37، 38، 39، 42، 49. . 367

# فهرس الأمم والقبائل والفرق والأجناس

\_i\_ الترك: ١٤٤، 297، 325، 351. غَمِ: 294 . الأتراك: 300، 319. بنو إسرائيل: 46. الاسلام: 227، 335، 343. ئامس: 50 . أصحاب الرواق: 42. بنو أمنة: 55. - ج -الجاهلية: 335 . البامليون: 37. - ح -الباطنية : 84 . الراهمة: 41. الحنفاء : 309 . البربر: 92. الحواريون: 309. البرهانيون: 227 . بطالبة: 37، 253. - خ -بكر: 349. الخوارج: 323. بهراسب: 48.

\_ ت \_

التاتار : ١٩٧٤ .

التابعون: 130.

- ر -

الروم : 37 ، 42 ، 48 ، 49 ، 51 ، 92 ، 220 ، 224 ،

. 275 4 251

ـ ك ـ رومون: 37. الكرامية: 394. - ز -الكليون: 187. الزرادشتية : ١٨٥ . الكلدانيون: 49. ـ ل ـ ساسان: 251. لفطالنغ ( فرقة ): 45. سريان: 9 . اللوذانيون: 248 . السامانية : 170 . ـ ص ـ - 6 -ماني: 48. الصابئة، المجوسي: 186. الصائة، المجوسية: 224. الصابة المشاؤون: 42، 146، 162، 182، 276، 388 الصابئين: 38 ، 39 ، 56 ، 79 ، 186 ، 293 ، 294 . . 389 . 393 الصوفية: 372 ، 378 . المطامع: 123. ـ ط ـ المغرل: 398. الطوائف: 51 . المالك: 297 . بنو موسى: 86 . -8-بنو العباس: 55. ـ ن ـ العرب: 292 ، 316 ، 323 ، 327 ، 397 . النصاري: 165، 291، 298، 304، 306، 309، 309 . 315 ۔ ف۔ الفرس: 9، 37، 49، 51، 52، 53، 54، 91، . 224 . 217 . 199 . 198 . 92 بنو هاشم: 305 . هنود: 9. ـ ق ـ - ی -الونانة: 292 . القرامطة: 351 . القدرية: 188 . يونانيون: 37 ، 42 ، 43 ، 49 ، 50 ، 219 ، 279 قريش: 50 . الهود: 343.

# فهرس أسماء بعض الكئب الواردة فخس المخطوط

أنس الفريد، لأحد بن مسكويه، 341. " كتاب أخلاق الحكياء ، لابن سينا ، 300 . كتاب أرخوطس، أرخوطس، 293. تعاليق وحواشي كتب المنطق، لأحمد بن مسكوبه كتاب الانصاف، ابن سبنا، 182. تهذيب المجسطي، لنصير الدين الطوسي، 398. كتاب الأمد الأقصى، سبلخي، 23. رسالة في الأخلاق، لابن الهبثم، 311. كتاب الأمد على الأبد، للمامري، 22، 45، 366. رسالة في الدنيا والآخرة والفلسفة، لابن الهيثم، كتاب انتخاب الصوان، لابن سينا، 302. مقالة في الايضاح عن رأي القدماء ، لابن سوار رسالة إلى الوزير الأمين أبي سعيد ، لحسن بن سوار .ن بہنام ، 298 . كتاب التاريخ، لفرفوريوس، 89. رسالة في الكون والتكليف، لعمر الخيام، 324. كتاب تفسير سورة البقرة، لابن الخطيب الرازي، زيج بن الأحلم، ابن الأعلم، 313. شرح الاشارات، للطومي، 398. كتاب التهافت، للغزال، 23، 104. رسالة في الوجود، لعمر الخيام، 324. كتاب الحيل المندسية ، لأرسطو ، 164 . رسائل اخوان الصفاء 23، 303، 367. كتاب الحيوان وذوات السموم، غرمس الثالث، شرح مسائل حنين، لأبي سهيل النيسابوري، 320. شرح رسائل حي بن يقطان، لابن سينا، 317،

> شرح نهج البلاغة، لاين المتطيب الرازي، 966. فردوس الحكمة، للطبري / ملي بن زين، 996. الفهرست، لابن الندم، 49. كتاب الإيانة من طل الديانة، للبلخي، 23. كتاب الأخلاق، لأرسطو.

كتاب المفتاح في الطب، لابن صدو، 23، 314. كتاب خلق الانسان، لحسن بن سوار، 298.

كتاب روفس في الدرياقات، روفس، 276.

كتاب فها بعد الطبيعيات، لأرسطو، 164.

كتاب السياسية المدنية ، لأرسطو ، 164 .

كتاب الذخيرة، لئابت بن قرة، 293.

مختصر في الطبيعيات، لعمر الخيام، 314. كتاب في التاريخيات، لابن عبد الله المصوي، منتخب كلام تنكلوشا، لابن خطيب الرازي، كتاب النهمكان، أبو سهل، 50. كتاب قاطيعورياس، لأرسطو، 292، 293. مقالة السعادة، لحسن بن سوار، 298. مقالة في الوفاق، لحسن بن سوار، 298. كتاب القانون المسعودي، للبيروني، 352، 349. المستوفي في الشعر، لأحمد بن مسكويه، 341. كتاب في المناظر، للكندي، 23، 305. المنهاج في الآيات، لمحمد بن عبد الكريم كتاب المجسطي، لبطليموس، 367، 372. كناب المقتضيات السبعة ، لابن سينا ، 304 . الشهرستاني ، 329 . مهجة التوحيد، عضد الدنيا والدين، 322. كتاب الملل والنحل، لابن خطيب الرازي، 396. النورس في علم الأوائل، لأحمد بن مسكويه، 341 كليلة ودمنة، 305.

# فهرس كتب ابن سيناالواردة في الخطوط

24 \_ كتاب لسان العرب.

26 \_ دفع الغم عن الموت.

25 ـ دستور طبي.

ـ رسالة إلى ابن الفرج.

ـ تدبير المسافرين.

ـ رسالة في الرد على مقالة لابن الفرج.

- رسالة في اثبات المبدأ الأول.

| ـ في ماهية الحزن.             | 27 | ـ رسالة في الفيض الألمي.            | 1   |
|-------------------------------|----|-------------------------------------|-----|
| ــ رسالة الفردوس.             | 28 | ـ رسالة في النبض (بالفارسية).       | 5   |
| ـ شرح مسائل حنين بن اسحق.     | 29 | _ كتاب البر والاثم .                | 6   |
| ــ رسالة في الباه.            | 30 | ـ تفسير بعض سور كلام الله تعالى.    | 7   |
| _ مقالة في السكنجيين.         | 31 | ـ رسائل وكتب: كتاب إلى أبي القسم    | 8   |
| ــ رسالة في الفصد .           | 32 | العضل محود .                        |     |
| ــ مسألة في القضاء والقدر     | 33 | ـ تعاليق في المنطق.                 | 9   |
| ـ رسالة إلى أبي طاهر .        | 34 | _ كناب إلى أبي الفضل.               | 10  |
| - رسالة إلى أبي طاهر المنطبب. | 35 | ـ قصائد له.                         | н   |
| ـ في معنى السراج.             | 36 | ـ الماني في المنطق                  | 1.2 |
| _ مقالة في حفظ الصحة .        | 37 | ـ رسالة في حقبقة ما : واضرب لهم مثل | 13  |
| ـ كتاب المجموع.               | 38 | الحياة الدنيا .                     |     |
| ـ الحكمة القدسية.             | 39 | _ رسالة في انشقاق القمر .           | 14  |
| ـ الشفاء .                    | 40 | ـ رسالة في كيفية اصحاب الكهف.       | 1 5 |
| ـ كتاب الحاصل والمحصول.       | 41 | ـ رسالة في النفس.                   | 16  |
| ـ كتاب اللواحق.               | 42 | ـ رسالة في النفس.                   | 17  |
| ـ القانون.                    | 43 | ـ رسالة في النفس.                   | 18  |
| ـ الانصاف والاتصاف.           | 44 | ـ رسالة همج الرعاع إلى ساكن القلاع. | 15  |
| ـ النجاة.                     | 45 | ـ تكرر المنطق.                      | 20  |
| - التعليقات.                  | 46 | ـ رسالة في ذم ما صنع الجراد.        | 21  |
| _ المباحث.                    | 47 | ۔ تدبیر اغنزل.                      | 22  |
|                               |    |                                     |     |

48 \_ الاشارات.

| ـ رسالة في النفس الفلكي.            | 83         | ـ عيون الحكمة.                                                                   | 49  |
|-------------------------------------|------------|----------------------------------------------------------------------------------|-----|
| _ الحدابة.                          | 84         | _ الحكمة المشرقية.                                                               | 50  |
| ـ رسالة في معرفة الأجرام الساوية.   | <b>#</b> 5 | ـ مقتضيات الكبير السبعة.                                                         | 51  |
| ب عهد عهده لنفسه.                   | X6         | <b>ـ اشارة إلى علم المنطق.</b>                                                   | 52  |
| _ رسالة حي بن بقظان.                | 87         | ـ الأوسط الجرجان.                                                                | 53  |
| _ رسالة في الأخلاق.                 | ××         | ـ الجد والملحق بكتاب الأوسط.                                                     | 54  |
| _ رسالة في أقسام العلوم.            | 89         | ـ الاستيصار                                                                      | 5.5 |
| - في أقسام الحكمة .                 | 90         | ـ رسالة في تعقب الموضع الجدلي.                                                   | 56  |
| ـ رسالة في الزاوية                  | 91         | ر كتاب ا <b>لهجة</b> .                                                           | 57  |
| ــ رسالة العروس.                    | 92         | ـ وسالة في البات النبوة.                                                         | 58  |
| ۔ أجوبة أبي ريحان.                  | 93         | _ الموجز الكبير في المنطق.                                                       | 59  |
| ـ أجوبة عن مسائل.                   | 44         | ۔ کناب بیان ذوات الجهة .                                                         | 60  |
| ـ أجوبة عشرين مسألة                 | 95         | ـ رسالة في السياسة .                                                             | 61  |
| _ أجوبة عشربن مسألة أخرى.           | 46         | ـ الموجز الصغير في المنطق.                                                       | 62  |
| ـ كتاب إلى أبي سعيد.                | 97         | ب النحلة.                                                                        | 6,3 |
| _ كتاب أخر ال                       | 48         | ــ رسالة في تجزي الأقسام.                                                        | 64  |
| ـ ارجوزة في المنطق.                 | 99         | _ رسالة في علة قدام الأرض.                                                       | 6.5 |
| ـ رسالة في القوى الجسمانية .        | 100        | _ الجمل من الأدلة المحققة لبناء النفس الناطقة.                                   | 67  |
| ـ رسالة إلى أبي الفضل.              | 101        | ـ الرسالة الطبعرية .                                                             | 68  |
| ـ رسالة في الشراب مجدول.            |            | ـ زبدة القوى الحيوانية .                                                         | 69  |
| _ رسالة في الشراب غير مجدول.        | 103        | ــ رسالة في أن علم عــمروغير علم زيد.                                            | 70  |
| ــ رسالة في النفاح.                 |            | _ مقالة في القوى الانسانية وادراكها.                                             | 71  |
| ـ رسالة في الموسيقي سوى الشفاء .    |            | ـ مقالة في خطأ من قال ان الكمية جوهر .                                           | 72  |
| ـ رسالة في البرق                    |            | <b>ـ كناب المعاد</b> .                                                           | 73  |
| -رسالة إلى أبي الحسن سهل بن محمد في |            | ـ الرسالة النبروزية.                                                             | 74  |
| ـ رسالة الاصحوبة .                  |            | <u>ـ كناب الملالي .</u>                                                          | 75  |
| ـ رسالة إلى أبي عبيد المجوزجاني.    |            | ـ الأدوية القلبية .<br>•                                                         | 76  |
| ـ جواب إلى كناب بعض المتكلمين.      |            | ۔ تدارك أنواع الحنطأ                                                             | 77  |
| ـ كتاب النعبير .                    |            | ـ الحدود رسالة في الهذبا.                                                        | 78  |
| ـ كتاب التوسيع                      |            | ـ رسالة <b>في العشق</b> .                                                        | 79  |
| ـ فصول طبية مرت في مجلسه.<br>       |            | ـ رسالة في الحدث.                                                                | 80  |
| <b>ـ الحكم العرشبة</b>              |            | ۔ كتاب <b>ن الثمر</b> .<br>مادر اللہ مادر اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ الل | 81  |
| ـ أرايتٍ بخط بعض المحصلين.          | 115        | ـ رسالة إلى أبي القاسم الكرماني.                                                 | 82  |

### فهرس كتب السهروردي الواردة في المخطوط

المطارحات.

26 ـ رسالة رنونامة.

| 27 ــ رسالة لغة موران.               | 2 - التلويحات.                            |
|--------------------------------------|-------------------------------------------|
| 28 ــ رسالة غزارة العربية.           | <ol> <li>عكمة الاشراق.</li> </ol>         |
| 29 ـ رسالة بردان سناحت               | 4 ـ اللمحات.                              |
| 30 ـ رسالة صغير سيرغ.                | 5 - الألواح المادية.                      |
| 31 ـ رسالة الطبي                     | <ul> <li>6 - الحياكل النورية .</li> </ul> |
| 32 ـ وسالة تفسير آيات من كتاب الله . | 7 ــ المقاومات.                           |
| 33 ـ رسالة خاية المبتدى.             | <ul><li>8 - الرمز المومي.</li></ul>       |
| 34 ـ النسبيحات.                      | 9 ــ المبدأ والمعاد (بالفارسية).          |
| 35 ـ دعوات الكواكب.                  | 10 _ بستان القلوب.                        |
| 36 ـ تخبرات الكواكب.                 | 11 - طوارق الأنوار .                      |
| 37 ـ كتاب التنقيحات.                 | 12 ـ التنقيحات في الأصول.                 |
| 18 ـ مكاتبات إلى الملوك والمشابخ.    | 13 ـ كتاب في النصوف.                      |
| <b>19 _ كتب الحكمة</b> .             | 14 ـ البارقات الالحية .                   |
| 40 ـ الألواح الفارسية .              | 15 ـ النفحات السهاوية الألهية.            |
| 41 ــ تسيحات العقول.                 | 16 - لوامع الأنوار .<br>                  |
| 42 ــ الحياكل الفارسية .             | 17 ـ الرقم القدمي                         |
| 43 ـ أدعية منفرقة .                  | 18 - اعتقاد الحكماء.<br>                  |
| • •                                  | 19 ـ كتاب الصبر .<br>                     |
| 44 ـ السراج الوهاج.                  | 20 ــ رسالة المشق.<br>د                   |
| 45 _ الدعوة الشمسية .                | 21 - رسالة (بالفارسية).                   |
| 46 - الواردات الألمية.               | 22 ـ رسالة المراج.                        |
| 47 _ كتاب التعليقات.                 | 23 ـ رسالة زوربي جاعت (بالفارسية).        |
| 48 - كتاب في المنافيات               | 24 ــ رسالة مقل شرح.<br>                  |
| 49 ـ شرح الارشادات ( بالفارسية ) .   | .23 ـ رسالة أوار جبرائيل.                 |

# فهرس الأبواب والموضوعات (محتومات الكئاب)

| • مقدمة المحقق                             | 32 - 7    |
|--------------------------------------------|-----------|
| ـ غهيد:                                    | 10 - 7    |
| ـ وصف المخطوطين الأول والثاني:             | 12 - 11   |
| ـ نسخ أخرى للمخطوط:                        | 13        |
| ـ أسياء الحكياء المعرّف بهم (قبل الإسلام): | 14        |
| ـ أسياء الحكياء المعرّف بهم (بعد الإسلام): | 16 - 15   |
| ـ تعريف بالمؤلف:                           | 19 - 17   |
| ـ منهج المؤلِّف:                           | 21 - 20   |
| ۔ مصادر المؤلّف:                           | 23 - 22   |
| _ منهج المحقِّق:                           | 25 - 24   |
| ــ مصادر المحقق ومراجعه:                   | 27 - 26   |
| ـ صور صفحات من المخطوطين وأي ووب:          | 31 - 28   |
| ـ الرموز المستعملة في الكتاب:              | 32        |
| • المتن المحقّق:                           | 398 - 33  |
| ـ الحكماء قبل الإسلام: (40 حكيمًا:         | 290 - 33  |
| ـ الحكماء بعد ظهور الإسلام: (92 حكيماً):   | 398 - 291 |
| ـ هوامش وحواشي وترجمات وتعليقات:           | 422 - 399 |

| حواشي تراجم بعض الحكماء قبل ظهور الإسلام:       | 405 - 399 |
|-------------------------------------------------|-----------|
| حواشي تراجم بعض الحكماء بعد ظهور الإسلام:       | 427 - 407 |
| الفهارس العامة:                                 | 423       |
| طريقة الفهارس:                                  | 426 - 425 |
| فهرس القرآن الكريم:                             | 427       |
| فهرس الحديث النبوي الشريف:                      | 429 - 428 |
| فهرس الأعلام اليونانيين وما يقابله باللاتينية : | 434 - 430 |
| فهرس المصطلحات والكلمات العلمية :               | 438 - 435 |
| فهرس الشعر والقوافي:                            | 442 - 439 |
| فهرس الأعلام                                    | 457 - 443 |
| فهرس البلدان والمدن والمواضع:                   | 463 - 458 |
| فهرس الأمم والقبائل والفرق والأجناس:            | 465 - 464 |
| فهرس أسهاء بعض الكتب الواردة في المخطوط:        | 467 - 466 |
| فهرس كتب ابن سينا الواردة في المخطوط:           | 469 - 468 |
| فهرس كتب السهروردي الواردة في المخطوط:          | 470       |
| فهرس الأبواب والموضوعات (محتويات الكتاب):       | 472 - 471 |